# مطالعهصرين

مولا ناوحيدالدين خال

#### Mutala-e-Hadith (Urdu)

First published 2003

© Goodword Books 2003

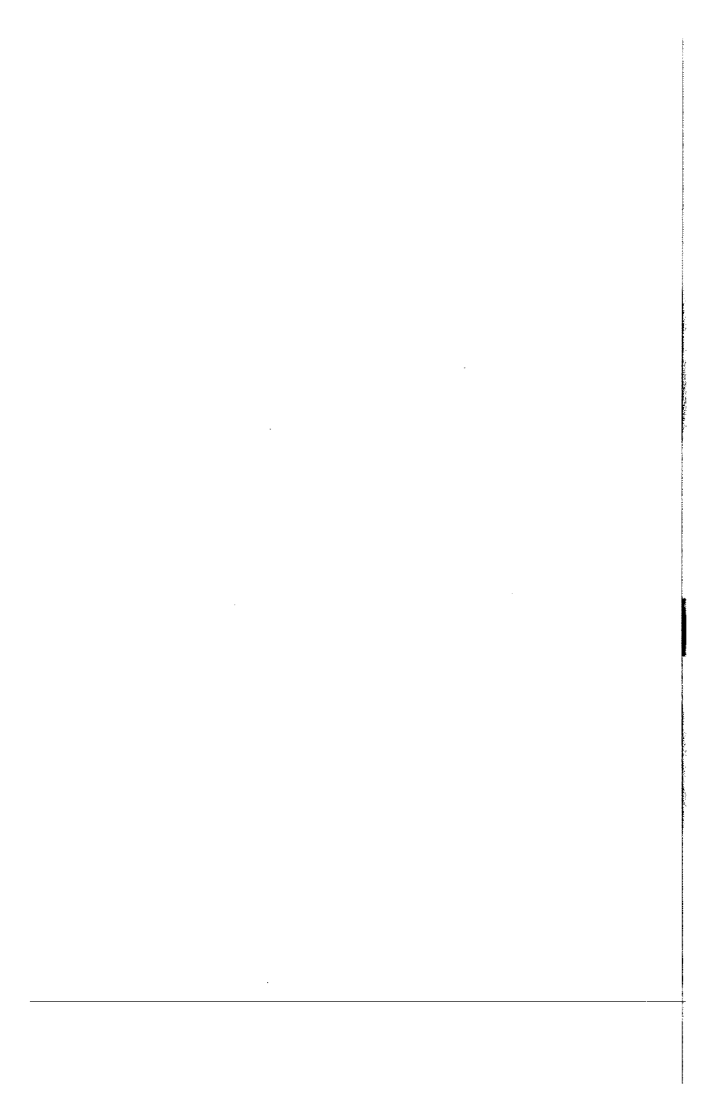
Goodword Books Pvt. Ltd. 1, Nizamuddin West Market New Delhi-110 013

Tel. 2435 5454, 2435 6666, Fax: 2435 7333

e-mail: info@goodwordbooks.com Website: www.goodwordbooks.com

## فهرست

| آغاز کلام   |  |
|-------------|--|
| حسن نيت     |  |
| ايمان       |  |
| اسلام       |  |
| عبادات      |  |
| اخلاق       |  |
| ذكرودعا     |  |
| آخرت        |  |
| روحِ اسلام  |  |
| ربانیات     |  |
| حكمتِ اسلام |  |
| رعوت        |  |
| آ داپ کلام  |  |
| خواتين      |  |
| اقتصاديات   |  |
| اتحاد       |  |
| 273         |  |



# آغازكلام

حدیث کا مطالعہ، بالواسطہ طور پر،قر آن کا مطالعہ ہے۔قر آن اور حدیث میں صرف اتنا ہی فرق ہے کہ قر آن وحی مثلو ہے اور حدیث وحی غیر مثلو۔ ایک حدیث کے بارہ میں جب اصولی طور پر بیہ ثابت ہوجائے کہ وہ پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام ہے تو شری اعتبار سے اُس کا استناد ویسا ہی ہوجا تا ہے جیسا کہ خود قر آن کا استناد۔

جہاں تک مضامین کاتعلق ہے،قر آن میں دین کی اساسی تعلیمات کابیان ہے اور حدیث میں دین کی اساسی تعلیمات کابیان ہے اور حدیث میں دین کی تفصیلی تعلیمات حدیث کے متن ہی سے تفصیلی طور پر مجھ میں آتی ہیں۔ حدیث کی مدد کے بغیر قر آن کا سمجھنا ممکن ہی نہیں۔

حدیث کا ذخیرہ، وسیع ترتقسیم کے اعتبار سے، دوقتم کے مضامین پرمشمل ہے۔ ایک، روح اسلام اور دوسرے وہ چیز جس کوشرائع کہاجا تا ہے۔ زیر نظر مجموعہ میں زیادہ ترپہلی تشم کی احادیث کا مطالعہ کیا گیا ہے۔

عربی زبان میں کثرت سے جدیث کی شرحیں لکھی گئی ہیں۔ بیشرحیں زیادہ ترفنی پہلوؤں کو سامنے رکھ کرلکھی گئی ہیں۔مثلاً نحوی مسائل،اسناد کی بحث، حدیثوں میں تعارض کا مسئلہ،مختلف فقہی مسالک سے احادیث کی مطابقت،وغیرہ۔

زیر نظر مجموعہ میں حدیث کی تشریح کا یفتی انداز اختیار نہیں کیا گیا ہے۔ہم نے صرف یہ کوشش کی ہے کہ حدیث میں نصیحت اور سبق کا جو پہلو ہے اُس کونمایاں کیا جائے۔

احادیث کو بہجھنے کے سلسلہ میں چنداصول کوسا منے رکھنا ضروری ہے۔ان اصولوں کو اگر سامنے رکھ کر حدیث کا مطالعہ کیا جائے تو وہ اشکالات پیدائہیں ہوں گے جو پچھلوگوں کے ذہن میں پیدا ہوتے ہیں جتی کہ وہ حدیث کی اہمیت ہی کے بارہ میں مشتبہ ہوجاتے ہیں۔

ا۔ اس سلسلہ میں ایک چیز سے کہ حدیث میں بعض اوقات کسی حکم کوعمومی انداز میں بیان کیا

جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لوگ اُس کو مطلق مفہوم میں لے لیتے ہیں۔ حالال کہ کوئی بات اگر بظاہر طلق انداز میں بیان کی جائے تب بھی وہ طلق طور پر مطلوب نہیں ہوتی۔ اکثر حالات میں اُس کا مقصد صرف تا کید ہوتا ہے۔ مثلاً حدیث میں آیا ہے کہ: المسلم من سلم المسلمون من لسانه و یدہ (مسلم و بی ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر ہے مسلمان محفوظ ہوں)۔

اس مدیث میں بیک وقت دوسم کا حصر موجود ہے۔ ایک بیکہ حدیث کے الفاظ کے مطابق،
اس میں مسلم کی تعریف اس طرح کی گئی ہے جس میں ایمان وعبادات، وغیرہ کا کوئی ذکر نہیں۔ اور
دوسرے بیکہ اس میں المسلمون ہے، نہ کہ الناس۔ گربید دونوں با تیں اضافی ہیں۔ حقیقت بیہ ہے کہ
ایمان اور عبادات کا تذکرہ نہ ہونے کے باوجودوہ یہاں معہود ذہنی کے طور پر موجود ہے۔ اس طرح
المسلمون کے باوجود الناس بھی اُس میں تبعاً شریک ہیں۔

۲۔ احادیث میں بہت ی با تیں ایک ہیں جو هیقة تمثیل کی زبان میں ہیں۔ گرلوگ اُس کو لفظی طور پر لے لیتے ہیں جس کی وجہ سے وہ اشکال کا شکار ہوجاتے ہیں۔ مثلاً حدیث میں آیا ہے کہ:
انسما المحر من فیح جہنم (گرمی جہنم کی پھونک سے ہے)۔ یہ جہنم کی گرمی کی شدت کو بتانے کے لیے ایک تمثیل ہے۔ اُس کو نفظی مفہوم میں لیناضیح نہ ہوگا۔ اسی طرح عذا بقبر کے بارہ میں جوحدیثیں آئی ہیں وہ بھی تمثیل کی زبان میں ہیں ، نہ کہ حقیقت کی زبان میں۔

۳- حدیث کو بیختے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ کی ایک حدیث کو لے کررائے قائم نہ کی جائے بلکہ مختلف حدیثوں کا مجموعی مطالعہ کرنے کے بعدرائے بنائی جائے ۔ مثلاً حدیث میں آیا ہے کہ افسنسل المجھاد کلمة حق عند سلطان جائو۔ اگر کوئی شخص اس حدیث کو لے کریہ کرے کہ جہاں کہیں اُس کو کوئی بات حق اور عدل کے خلاف دکھائی دے وہاں وہ فورا اُس کے رد میں تقریر کرنے کے لیے کھڑ اہوجائے تو یہ حدیث کی تمیل نہ ہوگی ۔ کیوں کہ ایک حدیث میں یہ بھی آیا ہے کہ: مین صحب نجا۔ دونوں حدیثوں کو ملا کرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کہیں بولنا مطلوب ہوتا ہے کہ اگر کہیں یہ طلوب ہوتا ہے کہ آدمی خاموثی اختیار کرلے۔

سے سمی سی حدیث میں ایک بات تھم جیسے الفاظ میں آتی ہے۔ حالاں کہ اُس سے صرف زجر وتو بخ مقصود ہوتی ہے۔ مثلاً حدیث میں آیا ہے کہ جولوگ جماعت کی نماز ترک کرتے ہیں، میراجی چاہتا ہے کہ میں اُن کے گھروں میں آگ لگا دوں۔ بیالفاظ زجر وتو بخ کے لیے ہیں، اُن کو نفطی معنوں میں لینا درست نہیں۔

20 احادیث کے مطالعہ کے دوران میں مسئلہ سامنے آتا ہے کہ بہت سے مسائل میں احادیث کے درمیان اختلاف ہے۔ مثلاً نماز کے طریقوں کے بارہ میں۔ ان اختلافی احادیث کی بنیاد پر کافی بحثیں جاری رہی ہیں۔ کوئی ایک روایت کو افضل قرار دیتا ہے اور دوسری کوغیر افضل ،کوئی ایک روایت کوراج قرار دیتا ہے اور دوسری روایت کومرجوح۔ راقم الحروف کے نزدیک اس مسئلہ کا زیادہ بہتر طل وہ ہے جس کو ابن عبد البرنے اپنی کتاب بیان فضائل العلم و أهله میں بیان کیا ہے۔

اس کے مطابق ،ان اختلافات کافکری حل سے ہے کہ اُن کو تنوع اور توسع پرمحمول کیا جائے۔ یعنی ایک اور دوسرے کے درمیان ترجیح تلاش کرنے کے بجائے دونوں ہی کو یکساں طور پر درست مان لیا جائے ۔ یعنی یہ کروتب بھی ٹھیک ۔ ان اختلافات کو تنوع کا مظہر قرار دینے کی حارت میں سب سے بڑا فا کدہ یہ ہوتا ہے کہ اختلاف بحث و گفتگو کا موضوع نہیں رہتا۔ اور ذہن زیادہ اہم مفاہیم پرمر تکز ہوجاتا ہے۔

٧- حدیث کے مطالعہ میں عام طور پر علاء کا طریقہ بیر ہا ہے کہ وہ سند کوسب سے زیادہ اہمیت ویتے ہیں۔ اُصولی طور پر بیہ ہات درست ہے گرکسی بھی چیز میں غلونقصان کا باعث ہوتا ہے۔ میر نے زیدہ صحیح طریقہ بیہ ہے کہ جب کسی حدیث کی بنیاد پر کوئی تھم یا ججت قائم کرنا ہوتو اُس میر نے زیدہ کے ساتھ سند کو اہمیت دینا جا ہے ۔ لیکن جب کوئی الیمی حدیث سامنے آئے جوا پے مفہوم کے وقت تی کے ساتھ سند کو اہمیت دینا جا ہے ۔ لیکن جب کوئی الیمی حدیث سامنے آئے جوا ہے مفہوم کے اعتبار سے قرآن سے متعارض نہ ہواور اُس سے نصیحت اور تذکیر حاصل ہوتی ہوتو الیمی حدیث کو قبول کرنے میں میر نے دیں میر نے دیکوئی حرج نہیں۔

ے۔ تاہم فضائل کی روایات کے بارہ میں میرا نقطهٔ نظر کسی قدر مختلف ہے۔ فضائل کی

روایتی زیادہ تریا تو ضعیف ہیں یا موضوع۔ان روایتوں کی ایک مشترک خصوصیت ہے ہے کہ وہ ہمیشہ ظواہرا عمال کے فضائل پر ہوتی ہیں۔مثلاً فضائل کی روایتوں ہیں فضائل تلاوت تو ملے گی گرفضائل تد بر نہیں سلے گا۔ای طرح اُن میں فضائل عبادت تو ہوگا گرفضائلِ خشوع نہیں ہوگا۔اُن میں فضائل قربانی تو ہوگا گرفضائل تقوی نہیں ہوگا۔اس بنا پر فضائل کی روایتوں سے بید ذہن بنتا ہے کہ ظوا ہرا عمال ہی کا تو ہوگا گرفضائل تقوی نہیں ہوگا۔اس بنا پر فضائل کی روایتوں سے بید ذہن بنتا ہے کہ ظوا ہرا عمال ہی کا نام عبادت ہے۔حالال کہ اصل عبادت وہ ہے جو داخلی اسپر شے سے تعلق رکھتی ہے، جس کو قرآن میں خشوع ،خضوع ،اخبات ،تقوی ،وغیرہ الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے۔

۸۔ کوئی حدیث بظاہر ایک مخصوص معنی میں ہوتی ہے۔ اگر اس حدیث کو لفظی طور پر لیا جائے تو وہ ایک خاص حکم تک محدود ہوکر رہ جائے گی۔ حالا نکہ پیغمبر اسلام کی نبوت جب عالمی ہے تو آپ کے کلام میں بھی عالمی پہلو ہونا چاہئے۔ اس بنا پر ضروری ہے کہ کسی حدیث کا مطالعہ کرتے ہوئے اس کو کی حاجائے۔

مثال کے طور پرروایات میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کُلُ مولود یُولَدُ علی الفطرة فابواہ یھو دانہ و ینصرانہ ویمجسانہ (ہر پیدا ہونے والافطرتِ صحیح پر پیدا ہوتا ہے۔ پھراس کے ماں باپ اس کو یہودی بنادیتے ہیں اور اس کونھرانی بنادیتے ہیں اور اس کو مجوسی بنادیتے ہیں)۔

ال حدیث میں بظاہر تین ندہی الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ گروسیج تر پہلو ہے دیکھا جائے تو یہ سے مدیث ایک نہایت اہم حقیقت کو بتاتی ہے۔ وہ یہ کہ ہرآ دمی جب پیدا ہوتا ہے تو وہ ایک بچے ہوتا ہے جس کے اندرخود صحیح اور غلط میں تمیز کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی۔ بچپن اور نوجوانی کی پوری عمر وہ اس ایختہ ذہن کے ساتھ کسی ماحول میں گزارتا ہے۔ یہ ماحول مسلسل طور پر اس کے ذہن کی کنڈیشننگ نا بہت ہے۔ یہاں تک کہ وہ مکمل طور پر ایک کنڈیشنڈ انسان بن جاتا ہے۔ زہن کی کنڈیشننگ کا یہ معاملہ ہر ایک کے ساتھ پیش آتا ہے، کسی بھی مردیا عورت کا اس میں کوئی اسٹنا نہیں۔

ایی حالت میں ہرانسان کی بیا ایک لازمی ضرورت ہے کہ پختہ عمر کو پہنچنے کے بعدوہ اپنے زہن کی ڈی کنڈیشننگ (de-conditioning) کرے۔ وہ اپنے ذہن کے اوپر چڑھی ہوئی مصنوعی تہوں کو ہٹائے تا کہ وہ حقیقوں کو اس فطری ذہن کے ساتھ دیکھے اور سمجھے جو خالق حقیقی کی طرف سے اس کو پیدائش طور پر دیا گیا ہے۔ ڈی کنڈیشننگ کا بیمل ہرایک کو کرنا ہے۔ اس عمل کے بغیر کوئی بھی شخص صحیح الفکر (right thinker) نہیں بن سکتا۔

ڈی کنڈیشنگ کایٹل ہے حد سجیدہ مل ہے۔اس میں ہرمرداور عورت کوخودا ہے ذہن کی سرجری کرنی پڑتی ہے۔ ڈھونڈ ھ کران خیالات کو نکالنا پڑتا ہے جو ماحول کے اثر ہے اس کے اندر داخل ہو گئے ہیں۔حقیقت یہ ہے کہ نا پختہ عمر میں ہونے والی یہ کنڈیشننگ ہرآ دمی کے ذہن کو افکار کا ایک جنگل بنا دیتی ہے۔ اس فکری جنگل کوصاف کرنے کا نام ڈی کنڈیشننگ ہے۔ یہ تطہیر صرف اسی وقت ممکن ہوتی ہے جب کہ آ دمی بے رحمانہ طور پر اپنے ذہن کا فکری آپریشن کرنے کے لیے تیار ہو۔

9۔ حدیثوں کے مطالعہ میں ایک مزاج یہ بن گیا ہے کہ ان سے بس جزئی مسائل اخذ کئے جاتے ہیں۔کلی مسائل پران کو چیپاں نہیں کیا جاتا۔ حالانکہ اس قسم کا ذہن حدیث کی معنویت کو گھٹانے کے ہم معنی ہے۔ اس ذہن کا مین تیجہ ہوا کہ لوگوں نے جزئی مسائل میں تو حدیث سے رہنمائی حاصل کی مگروہ ذیا دہ اہم مسائل میں حدیث سے رہنمائی حاصل نہ کر سکے۔

مثلاً ایک حدیث ان الفاظ میں آئی ہے: من حسن اسلام الموء تو کہ مالا یعنیہ (آدمی کے اسلام کی ایک خوبی یہ ہے کہ وہ ایسے کام کوچھوڑ دے جس میں کوئی فائدہ نہیں)۔ اس حدیث سے عام طور پرصرف کچھچھوٹے چھوٹے مسکے نکالے جاتے ہیں۔ مثلاً کسی وینی مجلس میں بیٹھ کرایک آدمی کسی تنکے سے کھیلے تو کہا جائے گا کہ یہ ایک بے فائدہ کام ہے، اس کو نہ کرو۔ مگراس قتم کی تشریح اصل حدیث کی تفغیر کے ہم معنی ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ اس حدیث سے زندگی کے تمام معاملات کے لیے ایک نہایت اہم رہنمائی حاصل

ہوتی ہے۔ اس حدیث سے بہ جامع اصول ملتا ہے کہ ہمارا اقد ام ہمیشہ نتیجہ رخی (result oriented) ہونا چاہئے ۔ کوئی ملی منصوبہ بنایا جائے توسب سے پہلے بیغور کیا جائے کہ بیمنصوبہ نتیجہ کے اعتبار سے مفید ہوگا یا نہیں ۔ کسی سے شکایت ہوجائے اور اس کے خلاف لڑائی چھیڑنا ہوتو بیاندازہ کیا جائے کہ لڑائی کا کوئی مثبت نتیجہ نکلے گایا نہیں ۔ کسی مقام پرکوئی سیاسی پروگرام بنایا جائے تو پیشگی طور پراچھی طرح جائزہ لیا جائے کہ یہ پروگرام برگس نتیجہ کا سبب تو نہیں بن جائے گا، وغیرہ۔

اس سے معلوم ہوا کہ کسی اقد ام کا بے نتیجہ ثابت ہونا کوئی سادہ بات نہیں۔اس کی زدآ دمی کے ایمان واسلام تک جاتی ہے۔ سچا ایمان آ دمی کے اندر گہری سنجیدگی پیدا کرتا ہے۔ سچا اسلام آ دمی کو آخری حد تک مختاط بنا دیتا ہے۔ ایسی حالت میں بیناممکن ہوجا تا ہے کہ ایمان واسلام والا آ دمی ایسا اقد ام کرے جونتیجہ کے اعتبار سے الٹا (counter productive) ثابت ہونے والا ہو۔

• ا۔ جیسا کہ معلوم ہے، حدیث کی تدوین عباسی خلافت کے دور میں ہوئی۔ اسی زمانہ میں فقہ کی تدوین بھی ہورہی تھی۔ اس بنا پر ایسا ہوا کہ حدیث کا مطالعہ فقہ کی روشنی میں کیا جانے لگا۔ یہ سلسلہ کئی سوسال تک جاری رہا۔ یہاں تک کہ حدیث کے مطالعہ کا ایک معلوم فریم ورک بن گیا اور وہ فقہ کی فریم ورک تھا۔ مزید یہ کہ مختلف اسباب سے خود فقہ کا مطالعہ زیادہ ترجزئی مسائل یا جزئیات شریعت تک محدود ہوگیا۔

اس کااثر حدیث کے مطالعہ پر بھی پڑا۔ اس کی مثالیں حدیث کی شرحوں میں دیکھی جاستی ہیں۔ چنانچہ بعد کے زمانہ میں جتنی بھی شرحیں کھی گئیں تقریباً ہرا یک میں شرح کاوہ انداز غالب آگیا جس میں صرف دو چیزیں شارح کی توجہ کا مرکز بنی رہیں — حدیث کی فتی حیثیت پر بحث، یا اس کے فقہی پہلوؤں کی وضاحت جن کا تعلق زیادہ تر شریعت کے وقتی یا جزئی پہلوؤں سے تھا۔ حدیث کے اس رواجی طرز مطالعہ کا نتیجہ یہ ہوا کہ حدیث کی آفاتی معنویت کم ہوگئ ۔ حدیث میں ابدی رہنمائی کا جو پہلوتھاوہ امت کی نگاہوں سے اوجھل ہوکررہ گیا۔ اس معاملہ کی مثالیں بعد کے زمانہ میں کھی جانے والی کتابوں میں کثرت سے پائی جاتی ہیں۔ یہاں میں اس کی وضاحت کے لیے ایک تازہ مثال درج کرتا ہوں۔ میں کثرت سے پائی جاتی ہیں۔ یہاں میں اس کی وضاحت کے لیے ایک تازہ مثال درج کرتا ہوں۔

سویڈن ثالی پورپ کا ایک ملک ہے۔ یہاں کا موسم ہمیشہ غیر معتدل رہتا ہے۔ بھی دات بہت چھوٹی اور دن بہت لمبااور بھی دن بہت چھوٹا اور دات بہت لمبی بھی ہوتا ہے کہ دن اور دات میں بہت زیادہ فرق نہیں ہوتا۔ سویڈن میں کافی مسلمان آکر آباد ہوگئے ہیں۔ ان کے سامنے بیسوال ہے کہ یہاں کے علاقہ میں پانچ وقت کی نماز کس طرح پڑھی جائے ۔ تقلیدی علاء کا اصرار ہے کہ یہاں بھی اسی طرح سورج کے اعتبار سے نماز اداکی جائے گرجس طرح دنیا کے دوسرے علاقوں میں کی جاتی ہے۔ گرسویڈن میں شیم مسلمانوں کے لیے بیہ بے حد دشوار گذار ہے، بلکہ تقریباً نا قابل عمل ہے۔ سویڈن کی راجد ھانی اسٹاک ہام میں عربوں کے تعاون سے ایک بہت بڑا اسلامک سنٹر اور مسجد کی تعمیر کی گئی ہے۔ جون ۲۰۰۳ میں یہاں مسلمانوں کا ایک بڑا جلسہ ہوا۔ اس میں عرب کے ایک عالم دکور کی یوسف القرضاوی مہمان خصوصی کے طور پر بلائے گئے۔

عرب عالم کے سامنے نماز کے اوقات کا مسکہ پیش کیا گیا۔ انہوں نے اس کاحل یہ بتایا کہ آپ لوگ ایسا کریں کہ معتدل علاقوں کا اعتبار کرتے ہوئے گھڑی کے لحاظ سے نماز کے اوقات مقرر کرلیں۔ یعنی سورج کا اعتبار نہ کرکے گھڑی کا اعتبار کرنا۔ اپنے اس فتو کی کی تائید میں انہوں نے ایک حدیث پیش کی۔

صحیح ابخاری میں حضرت عائشہ کی ایک روایت ہے۔ وہ کہتی ہیں کہ رسول اللہ علیہ وسلم کا طریقہ یہ تھا کہ جب بھی آپ کو دو میں سے ایک کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ مشکل انتخاب (harder option) کوچھوڑ دیتے اور آسان انتخاب (easier option) کوچھوڑ دیتے اور آسان انتخاب (easier option) کولیے لیتے (مساخیس رسول اللہ عیا ہے ہیں امرین الا اختار ایسر هما )۔ انہوں نے کہا کہ سویڈن کے حالات میں سورج کا عتبار کر کے اوقات مقرر کرنا آسان ہے اس لیے حدیث کے مطابق آپ کو یہ کرنا چاہئے کہ گھڑی کا اعتبار کر کے نماز کے اوقات اوقات مقرر کریں۔ اس اصول کو انہوں نے تیسیر الفتوئی کا نام دیا۔ یعنی فتوئی میں آسانی کا طریقہ اختیار کرنا۔

عرب عالم کا بیفتو کی بلا شبہہ درست ہے۔ گر عجیب بات ہے کہ دکتور یوسف القرضاوی (اور دوسر ہے علاء) اس شرعی اصول کو فلسطین اور دوسر ہے مقامات پر ہونے والے متشددانہ جہاد پر منظبی نہ کر سکے۔ اس دوسر ہے معاملہ میں ان علاء نے تقریباً متفقہ طور پر بیفتو کی دیا کہ موجودہ مسلح جہاد عین اسلامی جہاد ہے۔ اور اس میں مرنے والے لوگ شہید کا درجہ پار ہے ہیں۔ حتی کہ خود کش بمباری عین اسلامی جہاد ہے۔ اور اس میں مرنے والے لوگ شہید کا درجہ پار ہے ہیں۔ حتی کہ خود کش بمباری (suicide bombing) کو بھی انہوں نے اسلامی جہاد بتایا، حالانکہ صحیح البخاری کی نہ کورہ روایت کی روشنی میں آگروہ ان جہادی سر گرمیوں کو دیکھتے تو ان کا فتو کی بالکل مختلف ہوتا۔ اب وہ کہتے کہ ان مجاہدین کے لیے دو میں سے ایک کے کو دیکھتے تو ان کا فتو کی بالکل مختلف ہوتا۔ اب وہ کہتے کہ ان مجاہدین کے لیے دو میں سے ایک کور کو سے اب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہ کورہ عومی پالیسی کے مطابق موجودہ کار (violent method) اور متشددانہ طریق کار کو جھوڑ دینا اور مسلمانوں کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ آسان طریق کار کو اختیار کریں۔ یعنی متشددانہ طریق کار کو جھوڑ دینا اور مسلمانوں کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ آسان طریق کار کو اختیار کریں۔ یعنی متشددانہ طریق کار کو جھوڑ دینا اور کی نا یہ وہ ایسانہ کر سکے۔

صدیث اورسنت میں موجودہ زمانہ کے لیے نہایت کامیاب رہنمائی موجود تھی۔ گر ہمارے علماء کا ذہن رواجی فقہی فریم ورک میں اٹکا رہا۔ اس کا بینا قابل تلافی نقصان ہوا کہ وہ حدیث کی آفاقی معنویت کو دریافت نہ کر سکے، وہ امت کوجد ید حالات کے لحاظ سے سے شرعی رہنمائی دینے میں ناکام رہے۔

ندکورہ محدود ذہنی نقشہ کی بنا پراہیا ہوا کہ ان علماء نے نماز کے طریقہ کو متعین کرنے کے بارے میں تیسیر الفتو کی کے اصول کو اختیار کیا ، مگر جہاد کے طریقہ کو متعین کرنے کے بارہ میں ، برعکس طور پر ، تعسیر الفتو کی کا اصول ۔ اس فرق کے نتیجہ میں امت مسلمہ کوموجودہ زمانہ میں جونقصا نات پہنچے وہ استے زیادہ ہیں کہ ان کا شارممکن نہیں ۔

وحيدالدين

نتی د ہلی، ۱۲۰۰۳ جولائی ۲۰۰۳

حسننبث

# عمل اور نبیت

صلی الله علیه وسلم ) ہے۔ گرابمیت کی بناپراس میں سب سے پہلی صدیث نیت سے متعلق درج کی گئی ہے۔ امام البخاری اپناسلیکہ سند بتاتے ہوئے روایت کرتے ہیں کہ علقہ بن وقاص اللیثی کہتے ہیں کہ میں نے عمر بن الخطاب کو منبر پریہ کہتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول الله سلی الله علیہ وسلم کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول الله سلی الله علیہ وسلم کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول الله سلی الله علیہ وسلم کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے وہی ہے جس کی اس نے نیت کی ۔ پس ہوئے سنا ہے کہ مل کا دارومدارنیت پر ہے۔ ہم آ دمی کے لیے وہی ہے جس کی اس نے نیت کی ۔ پس جس آ دمی کی ہجرت و نیا حاصل کرنے یا کسی عورت سے نکاح کرنے کے لیے تھی تو اس کی ہجرت اس کے طرف ہے جس کی طرف اس نے ہجرت کی ۔

کوئی عمل،خواہ بظاہروہ دینی کیوں نہ ہو،اس کا بدلہ آ دمی کوائی نیت کے اعتبار سے ملتا ہے جس کے تحت اس نے وہ عمل کیا تھا۔ کو یاعمل کا مدار آ دمی کی اپنی حالت نفسی پر ہے نہ کہ خود عمل کی شکل ظاہری پر۔

مثلاً کلمہ کے الفاظ دہرا کرآ دمی مومن بنتا ہے۔ گرا یمان کا مدار محض کلمہ کے صحت تلفظ پڑہیں ہے، بلکہ ایمان کا اقرار کرنے والے آ دمی کی قلبی کیفیت پر ہے۔ نماز کا مدار اس کے مسائل ظاہری کی تعمیل پڑہیں ہے بلکہ اس پر تعمیل پڑہیں ہے بلکہ اس پر تعمیل پڑہیں ہے بلکہ اس پر ہے۔ انفاق کا مدار اس کی مقدار پڑہیں ہے بلکہ اس پر ہے کہ آ دمی نے اپناانفاق خالص اللہ کے لیے کیا تھایا اس میں کوئی اور مقصد شامل تھا، وغیرہ۔

آدمی کی جیسی نیت ہواسی کے لحاظ ہے اس کی بیند بنتی ہے۔ وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر اس کام کی طرف جھکتا ہے جس میں اس کی نیت پوری ہوتی ہو۔ اس کے علاوہ جو کام ہیں ان کی طرف اسے رغبت نہیں ہوتی۔ شہرت چاہنے والا آدمی انہیں کاموں کی طرف دوڑتا ہے جن میں نمائشی پہلوموجود ہو۔ ایک مادیت پبند آدمی انہی میدانوں میں سرگرم ہوتا ہے جن میں اسے مالی فائدہ پانے کی امید ہو۔ ایک قیادت کا شائق آدمی انہی چیزوں میں دھوم مجاتا ہے جن کے مالی فائدہ پانے کی امید ہو۔ ایک قیادت کا شائق آدمی انہی چیزوں میں دھوم مجاتا ہے جن کے

ذریعہ بیامید ہوتی ہے کہوہ لوگوں کا قائد بن جائے گا۔

دنیا کے لیے کرنے والے کاعمل دنیا میں رہ جائے گا اور جوشخص آخرت کے لیے عمل کرے وہ اینے عمل کا انجام مزیداضا فہ کے ساتھ آخرت میں پائے گا۔

قر آن وحدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ جوآ دمی صالح نیت کے ساتھ ممل کرے اس کا ممل اللہ تعالی کے یہاں مقبول ہوتا ہے۔ اور جس آ دمی کی نیت صالح نہ ہواس کا بظاہر نیک عمل بھی خدا کے یہاں قبولیت کا درجہ حاصل نہیں کرے گا۔

مثلاً ایک آ دمی دکھاوے کے لیے مال خرچ کرے تو اس پر اس کے لیے کوئی ثواب نہیں ہے۔ اس طرح کوئی آ دمی دکھاوے کے لیے عبادت کرے تو وہ بھی اس کوکسی ثواب کا مستحق نہیں بنائے گی۔ حتی کہ اگر کوئی آ دمی شہرت کے لیے جہاد کرے تو ایسا جہاد بھی خدا کی نظر میں بے قیمت ہوکر رہا جائے گا۔

اس معاملہ کے دو درجے ہیں۔ایک کوشعوری اور دوسرے کوغیر شعوری کہا جاسکتا ہے۔شعوری درجہ بیہ ہے کہ آ دمی پیشگی طور پر بیسوچ کر کوئی کام کرے کہ اس کے ذریعہ سے اس کو دنیوی فائدے حاصل ہوں گے۔لوگوں میں اس کی عزت اور مقبولیت بڑھے گی۔

اس معاملہ کی غیر شعوری صورت ہے کہ آدمی پیشگی طور پراور بالکل سوچ سمجھ کر توابیا کام نہ کرے گرا ہے مزاج کے اعتبار سے وہ ابیا بن گیا ہو کہ اس کی صرف نمائش کاموں میں دلچیسی ہو۔ غیر نمائش کام اس کواہم نظر نہ آئیں ،اس بنا پروہ اپنے آپ کواس میں شریک بھی نہ کرے ۔اس کو مادی فائد ہے والے کاموں سے رغبت ہواور غیر مادی قتم کے کاموں سے بے رغبتی ۔ابیا آدمی بھی وسیع تر تقسیم کے اعتبار سے فہ کورہ زمرہ ہی میں شامل ہے۔

## حقيقت نه كه صورت

اسی طرح کے نصوص اکٹراعمال کے بار نے بین وار دہیں ۔ حضرت ابوہریہ ہدر وایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم نے فرمایا: اللہ تھا رسے میں وار دہیں اور تھا ری صور تول کو نہیں دیجھنا بلکہ تھا رے ولوں کو دیکھنا ہے وان اللہ نعائی لاینظی الی اجسامکم ولا الی صور کم ولکن یفظی الی قلو بھی مسلم ) گویا صورت اور حسم کی سطح بر وجعل ہوتا ہے وہ اللہ کا مطلوب علی نہیں ہے ۔ اللہ کا مطلوب علی وہ ہے ورل کی سطح بر کیا جا ہے۔

اگرآپ کوکسی سے مجبت ہے تو دیکھنے ہیں آپ ظاہری اعضار سے اس سے مجبت کرتے ہیں۔ مگر محبت کا واقعہ حقیقة گرل کے اندر ہوتا ہے نکہ زبان کے الفاظ یا ہاتھ پاکس کی حرکت کی سطح پر یہ حال اسلامی اعمال کا ہے۔ خدا کے بہاں دہی علی حتی دل سے بحل ہو۔ جوروح کے اندر بیدا ہونے والی بلجیل کا خارجی ظہور ہو۔ حس میں آدمی کی اندر ونی مہتی ڈھل کئی ہو۔ اگر آدمی کا عمل محض اور پری عمل ہو، اس کے دل کی دھڑکنیں اس میں شامل نہ ہوئی ہوں توالے میں ای خدا کے بیاں کوئی حتی تنہیں۔

# چندحدیثیں

بوتخص شهرت كالباس ييني، الله اس كوقيامت كيدن ذلت کالباس پینائے گا۔

من لبس تُوبِ مَشْهِرَةُ البسِهُ اللهُ نُوبِ مِنْ لَهُ يوم القبامة واحده ابودادد ، نساني ، إن اجه )

اس مدیث کا ایک تعلق غائش باس سے ہے۔اس کے ساتھ اس کا ایک مطلب بربھی ہے کہوئی شخص اگر مشہرت بسندی میں مبتلا مو تواس کا بر مزاج اس کوآخرت کی دنیا میں رسواکر نے والا ثابت موگا۔ خاموش کا موں سے بے رغبت ہونا اور ایسے کاموں کے لیے دوار ناحس میں انجاری امہیت (نیوز وملی) ہے ، جس سے آدمی کی ایج طرحتی ہے، حس میں عوامی استقبالے وصول ہوتے ہیں۔ یسب سنہرن کے وہ لباس ہیں جوالٹدکو ناپندہیں اور آخرت کی ایری زندگی میں وہ آ دمی کے لئے رسوائی کالباس بن کرظا ہر بوں گے۔

مَن ذَكْرًا مْنَ اللَّهِ لَيْسَ في الربيعيب اب جس فيس عنص ك ارك بي البي بات كي جواس ك اندر نہیں ہے ناکہ اس کے ذریعہ اس کوعیب لگائے توالله اس كوجهم كي أكسبس روك كايهان تك كه اس نے جو کچھے کہا ہے اس کے تق میں وہ کوئی نثرت لائے

حبَسِته الله في نارِجه تم حتى ياتي بنِف اذِ ماقال فيه (الطراني)

تكويا بيتى تنقيد كرنا الكارول مسكفيلنا مع جب كركس كيطرت البسي خيالات منسوب كركے اس كونشا نير تنقيد مباياجا كم جواس نے نہیں کے یا اس کواسی علی اور اخلاقی کمزور ہوں کے لئے متہم کیاجائے ہو محصن الزام کی حیثیت رکھتی ہوں ا درجن کی موجود گی کا کوئی واقعی نبوت ناقد کی طرف سے بیش نر کیا گیا ہو۔

عبدا ليُدبن سعود رضى الترعن سے دوايت سے كه نبي صلى الترعليہ وسلم نے فرمايا:

ان الله نفائي لا يجعد السيئ بالسيَّ والن يجعد الشريان كوبراني سينبي مثانا بكربراني كونيل سي السيع بالحسن-ان الخبيث لا بجوالخبيث (احدوغيره) مثانا بع ركند كى تعبى كند كى كونهيس مثاسكتي-

اس مدیث کا ایک بیلودہ ہے جو انفرادی زندگی سے شعلق ہے۔ ایک شخص کو اپنے بڑوسی سے یاکسی اور سے برے سلوک کاتجر بہوتاہے۔ اس کے جواب میں اگر وہ بھی اس کے ساتھ براسلوک کرنے لگے تواس سے بران میں صرف اضافہ ہوگا۔ اس سے برائی ختم نہیں ہوسکتی ربرائی کوختم کرنے کی واحدصورت صرف بر ہے کہ ایک طرف سے اگر برائی کا اظهار موناسے تو دومری طرف سے اچھائی کا ظہار کیا جا ہے۔

یہ اصول اجماعیات کے لئے بھی صیح ہے۔ ایک قدم اگر تعصب اور فساد کاطریقہ اختیار کرتی ہے تو دومری قوم جوا بی نفرت ا ورتعصیب سے اس کی اصلاح نہیں کرسکتی ۔ ایک حکمراں اگرظلم کرتا ہے تو ہنگاموں ا ورثوڑ پھچڑ کی سبت ہے اس کاخاتم نہیں کیا جاسکتا۔ایک گروہ اگرسماجی اور اقتصادی استحصال کرتا ہے تو دوسراگروہ شوروغل یا منفی

تدبرول سے اس کو دورنہیں کرسکتیا ۔

اس حدیث میں جس بات کی تعلیم دی گئی ہے اس کو دوسر نے لفظوں میں مثبت طریقِ فکر
(positive thinking) کیا جاسکتا ہے۔ یعنی دوسروں کی طرف سے منفی تجربہ پیش آئے تب بھی آ دمی
اپنے آپ کو مثبت رویہ پر قائم رکھے۔ دوسروں کی طرف سے ستایا جائے تب بھی آ دمی ایسانہ کرے کہ وہ
گڑ کر دوسروں کوستانے گئے۔ دوسر نے لوگ اگر بے اصولی کی روش اختیار کریں تب بھی آ دمی اپنے
آپ کو با اصول روش پر قائم رکھے۔ دوسر نے لوگ اگر عہد کو توڑ دیں تب بھی آ دمی اپنے آپ کو عہد کا
یا بند بنائے رہے۔

منفی سلوک کے باوجود مثبت سلوک پر قائم رہنے کا پیرطریقہ کوئی بزدلی کا طریقہ نہیں ہے بلکہ بیہ زیادہ بڑا ممل ہے۔ پیرطریقہ ایک اعلیٰ تدبیر ہے نہ کہ سی قسم کی پسپائی ۔ فطرت کا قانون ہے کہ آگ کو آگ سے بجھایا نہیں جاسکتا۔ آگ کو بجھانے کے لیے پانی درکار ہے۔ یہی قانون اخلاق دنیا میں انسان سے بھی مطلوب ہے۔

لفظ كافرق

الامام ابوعبدالله محدبن اسماعيل البخاري (٢٥٦-١٩١٨) كى كتاب يحيح البخاري حديث سی مشہور ترین کیا ہے۔علاء کا اتفاق ہے کہ قرآن کے بعدسب سے زیادہ میجے کتابیں دوہی، صحے بخاری اور میج مسلم ۔ اور میج بخاری ان دونوں ہیں زیارہ میج ہے (اتفق العلماءعلی آپ اصح المكتب بعد القرآن (المصيعان: البخارى ومسلم وكتاب البخارى اصحهها) فح البارى ١/٥-١ امام البخاری نے چے سوہزار (چھ لاکھ) حدثیوں سے ذخیرہ بیں سے تقریبًا ٠٠٠ و حدثیب منتخب كيں أوران سے بمجبوعة تياركيا ہے۔مزيد بيركم مرحد بيث كويلنے سے پہلے استخاره كيااور دور کعت نیاز برهی (صفحه) حتی کنواب میں انفوں نے رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم کودیکھا اور انعیب خصوصی طور رید اینے مجوعہ ا ما دبت کی صحت سے بارہ بین بتارت ماصل ہوگا۔ ایک شاع نے کہاکہ امام بخاری نے جن مدینوں کو اپنی کتا ب میں جمع کیا ہے ، گویا کہ انھوں نے ان ا ما ديب كوبرا ورأست خودرسول النصلى النه عليه وسلم سعانا ب

كأن البخاري في جمد تدقى من الصطفى ما اكتسب ان ساری خصوصیات سے با وجو دجیج بخاری غلطیوں سے یاک نہیں ، چنانچہ علماء مدسیث نے سیجے بخاری میں متعدد نہایت واضح قسم کی غلطبوں کی نشاندہی کی ہے۔

مثال کے طور رضیے بخاری کی کتاب الجنائز کا ایک باب ہے: إحداد الموزّة على غیر زوجها۔ بعنی عورت کا پنے شوہ رے علاوہ کسی اور شخص کی موت پرسوگ منانا۔اس باب

کی دوسری مدیث یہ ہے:

زينب بنت ابى سلم كمتى مي كرجب ابوسفيان ک موت کی خبرشام سے آئ توام جیبہانے دعت المُّ جیبة رضی الله عنما بصف ق سیسرے دن ایک زر دخوشبومنگوائی میراس کو ا پنے دونوں رخماروں اور دونوں باز**دو**ں

عن زينب إبنة الجسلمة قالت-لما جاء نَعَىُ الجسفِيانَ مِسن السّام فراليوك الثالث فمسحث عارضيها و ذِراعَيها وقالت - إِذِكِنْتُ عن هذا برالا اوركها - مجهاس كى صرورت رهى محرين

نے رسول النصلی النہ علیہ دسلم کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ کوئی عورت جو النہ پر ادر آخرت کے دن پر ایمان رکھتی ہو اس کے بیے جائز نہیں کہ وہ کسی مُردہ خص پر نبین دن سے زیادہ سوگ منائے ، سوا اپنے شوہر کے ، کیوں کہ اس پر وہ چار مہینہ اور دس دن تک سوگ منائے گی ۔ لغنية لولا أفسمعتُ النبي صلى الله على الله على الله واليوم المآخس أن توسن بالله واليوم المآخس أن تُحسد على ميت فوق شلاحث إلا على ن وج ، فإنها تُحسد تُعليه الربعة أشهر وعُشل-

اس مدیث بیں بتایا گیا ہے کہ حصرت ابوسفیان بن حرب کا انتقال شام میں ہوا۔ مگریہ بیان واقعہ کے مطابق نہیں ۔ کیوں کہ منفقہ روایات سے مطابق ، حصرت ابوسفیان کا انتقال مدینہ میں اور ایت میں شام سے مدینہ میں ہوا۔ جو واقعہ مدینہ میں پیش آیا ، اس واقعہ کو اس روایت میں شام سے منسوب کیا گیا ہے (فتح الباری ۲۰/۳) ۔ ۱۷۵)

اس فروگر اشت پرردعمل کا ایک غیر سنجیده طربقه ہے ، اور دوسرا سنجیده طربقه غیر نجیره طربقه یہ ہے کہ اس کوشوشہ کے طور پراستعال کیا جائے۔ اور سنجیدہ طربقہ یہ ہے کہ اسس کو حقیقت بہندا نہ نقطہ ُ نظر سے دکھا جائے۔

جُواَ دی اس فروگراشت کوشوشر بنائے وہ اس کی بنیاد پر پوری سے بخاری کومشنبہ قرار دے سکتا ہے۔ وہ امام بخاری کے علم کا مذاق الرائے گا۔ وہ ان کے احتیاط کی روا بتوں کو فرضی قصے قرار دے گا۔ وہ ان کے احتیاط کی روا بتوں کو فرضی قصے قرار دے گا۔ وہ کے گا کہ جب بخاری کو آنا بھی نہیں معلوم کھے کہ ابوسفیان کا انتقال شام میں ہوایا مدینہ بیں تو ان کی مرتب کی ہوئی کا بپر کیوں کر بردسر کیا جا سے اصل اس کے برعکس بخیرہ آدمی اس کو ایک انسانی ہوقرار دیے کر کے گا کہ اس سے اصل کا بیرکوئی فرق نہیں پڑتا۔ امام بخاری اس مدین کوجس ترجمہ باب کے تحت لائے ہیں، اس کے الفاظ بتاتے ہیں کہ اس سے ان کی مشایہ بتانا ہے کہ کسی عورت کے بیے درست نہیں کہ دہ اپنے شوم کے سواکسی اور قص کی موت پر تمین دن سے زیا دہ سوگ منائے۔ اصل مدعامہ کورہ ترب ہی ۔ اجورہ قابت ہے۔ ابوسفیائ کی وفات مدینہ میں ہوت ہیں اور شام میں ہوت ہیں۔

# اسلام كاطريق انقلاب

اسلام کاطریق انقلاب انسانی زندگی میں عین وہی ہے جو نباتات کی زندگی میں درخت کی صورت میں پایاجاتا ہے۔ درخت اپنی ذات میں ایک مکمل وجود ہے۔ مگراس مکمل وجود کوظہور میں لانے کا کام نیج سے نثروع ہوتا ہے نہ کہ کمل درخت سے ۔ درخت دراصل نیج کے تدریجی مراحل سے گذر کر اپنی تکمیل تک پہنچنے کا دوسرانام ہے۔

ٹھیک یہی معاملہ انسانی زندگی کا ہے۔ انسانی زندگی میں اصلاح کاعمل فرد کے اندر انقلاب سے شروع ہوتا ہے اور پھر ضروری تدریجی مراحل سے گزرتے ہوئے ممل انقلاب کی صورت اختیار کرتا ہے۔ اس کے برعکس اجتماعی زندگی سے عمل کا آغاز کرنا گویا گھوڑے کے آگے گاڑی باندھنا ہے۔ یہ ایک غیر فطری طریقہ ہے جو خدائی منصوبہ سے سراسر خلاف ہے۔ اس شم کاغیر فطری منصوبہ بھی موجودہ دنیا میں کا میاب ہونے والانہیں۔

یمی وجہ ہے کہ قرآن میں ایمان اور مومن کے معاملہ کو درخت جیسا ایک معاملہ بتایا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوا ہے: کیاتم نے نہیں دیکھا، کس طرح مثال بیان فرمائی اللہ نے کلمہ کلیبہ کی۔ وہ ایک پاکیزہ درخت کی مانند ہے جس کی جڑز مین میں جمی ہوئی ہے اور جس کی شاخیں آسان تک پنجی ہوئی ہیں۔ وہ ہرجین پر اپنا کھل دیتا ہے اپنے رب کے حکم سے اور اللہ لوگوں کے لئے مثال بیان کرتا ہے تا کہ وہ نصیحت حاصل کریں۔ (ابراھیم ۲۵-۲۵)

#### ایک جائزہ

موجودہ زمانہ کی مسلم دنیا میں ایک عجیب وغریب منظر دکھائی دیتا ہے۔ پیچھلے کئی سوسال کے دوران ساری مسلم دنیا میں بڑے برٹے انقلا بی رہنما اٹھے۔ انہوں نے ہنگامہ خیزتحریکیں چلائیں۔ مسلمانوں نے جان و مال کی بے شار قربانیوں کے ذریعہ ان کاساتھ دیا۔ مگریہ تمام کی تمام تحریکیں ظاہری ہنگاموں کے باوجود حبط اعمال کاشکار ہوگئیں۔ان کا کوئی بھی مثبت نتیجہ ملت کے حصہ میں نہیں آیا۔

سب سے پہلے پوری مسلم دنیا میں مغربی استعار کے خلاف تح یک اٹھائی گئی۔ گر کمبی خونیں جد وجہد کے بعد جب مغربی استعار کا خاتمہ ہوا تو معلوم ہوا کہ ہر مسلم ملک میں مغرب پہند مسلمان لیڈروں نے حکمرانی کے مقام پر قبضہ کرلیا ہے۔ اب ان مسلم حکمرانوں کے خلاف تح یکیں شروع ہوئیں۔ کسی کو جانبی دی گئی۔ ابھی یے ممل جاری تھا کہ معلوم ہوا کہ میڈیا اور ٹی وی کے ذریعہ مغربی تہذیب ہر مسلم گھر میں نئے راستوں سے داخل ہو گئی معلوم ہوا کہ میڈیا اور ٹی وی کے ذریعہ مغربی تہذیب ہر مسلم گھر میں نئے راستوں سے داخل ہو گئی ہوا کہ غیر مسلم ملکوں کی ٹی وی اسٹیشنوں کو تو ڑنے کی مہم شروع ہوئی۔ گرفتے کے نعروں کے درمیان انکشاف ہوا کہ غیر مسلم ملکوں کی ٹی وی انشریات فضا کے ذریعہ ہر مسلم گھر میں داخل ہور ہی ہیں۔ مسلم عورتوں اور مسلم مردانہیں انتہائی دلچیسی کے ساتھ دیکھ رہے ہیں۔ اب چھتوں کے ڈش انٹینا تو ڑے جانے اور مسلم مردانہیں انتہائی دلچیسی کے ساتھ دیکھ رہے ہیں۔ اب چھتوں کے ڈش انٹینا تو ڑے جانے داخل ہوگئی ہے۔

اب حال میہ ہے کہ جن اخبارات کے دفتر وں کومسلم ملکوں میں جلایا جاتا ہے یا جن کتابوں کو مسلم دشمن بتا کران کے اوپر پابندی (ban) لگائی جاتی ہے وہ سب کے سب انٹرنیٹ کے ذریعہ پہلے سے بھی زیادہ بڑے پیانہ پرساری دنیا میں پہنچ رہی ہیں۔ اور انٹرنیٹ وہ بلا ہے جس کے پھیلاؤ کو روکناکسی سپر یاور کے بس میں بھی نہیں۔

#### غلطی کہاں ہے

یہاں سوال بیہ ہے کہ اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ وہ اہل ایمان کی کوششوں کو بار آور کرے گا پھر موجودہ زمانہ میں برعکس طور پر کیوں ایسا ہور ہا ہے کہ مسلم رہنماؤں کی کوششیں ایک کے بعد ایک مکمل طور پر بے نتیجہ ہوتی جارہی ہیں۔

ال کا سبب میہ ہے کہ ان نام نہاد اسلامی قائدین کا نشانہ عمل ہی غلط تھا۔ وہ اپنی تمام کوششیں سٹم کو بدلنے پر ساری کوشش کوششیں سٹم کو بدلنے پر ساری کوشش صرف کی جائے۔ سٹم پر عمل کرنا درخت کی شاخوں پر عمل کرنا درخت

کی جڑوں پڑمل کرنا۔ درخت کی شاخوں پڑمل خدا کی اس دنیا میں بھی نتیجہ خیز نہیں ہوسکتا۔ اس کے بر عکس اگر درخت کی جڑوں پڑمل کیا جائے تو نتیجہ اتنا ہی بقینی ہوجا تا ہے جتنا شام کے بعد الگلی صبح کو سورج کا نکلنا۔

اسلامی نقط نظر سے اصل کام یہ ہے کہ فرد کو بدلا جائے۔فرد کی سوچ میں تبدیلی لائی جائے۔ فرد کی پہند نا پہند کے معیار کو درست کیا جائے۔فرد کے اندر غیر حق پہندی کے مزاج کوختم کر کے اس کو حق پہند بنایا جائے۔فرد بدلے گاتو انسان بدلے گا۔انسان بدلے گاتو ساج بدلے گا۔اور جب ساج بدلے گاتو اس کے بعد سٹم اپنے آپ بدل جائے گا۔

مبنی برنظام جدوجہد کے مقابلہ میں مبنی برانسان جدوجہد کی اہمیت یہ ہے کہ ہر چیز آخر کار
انسان کے ہاتھ میں ہے۔ باطل نظام کو بد لنے کے نام سے پچپلی صدیوں میں جن چیزوں کے
خلاف تحریکیں چلائی گئیں ان سب کو بنانے اور چلانے والا براہ راست یا بالواسطہ طور پرانسان
ہی تھا۔ کوئی بھی نظام اپنے آپ وجود میں نہیں آتا۔ بلکہ پچھانسان اس کو وجود میں لاتے ہیں۔
اس لئے نظام کو بد لنے کا کام انسان کو بد لنے سے شروع ہوگا، جس طرح درخت کو وجود میں
لانے کاعمل بچ پڑمل سے شروع ہوتا ہے۔ اس کے سواکوئی بھی دوسرا طریقہ اس دنیا میں نہمکن
سے اور نہ تیجہ خیز۔

#### قرآن وحدیث کی روشنی میں

قرآن اور حدیث کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کے نزدیک انسانی اصلاح کے معاملہ میں اصل اہمیت قلب کی ہے۔ اسلامی جدوجہد کا سارا نشانہ یہ ہے کہ انسان کے قلب کو بدلا جائے ۔قلب ہی کرشگی پرکسی انسان کو جنت کا داخلہ ملتا ہے جیسا کہ قرآن میں ارشاد ہوا ہے: الا من أتسى الله بقلب سليم (الشعراء ۸۹) یعنی جنت میں داخلہ صرف اس شخص کو ملے گاجوقلب سلیم کے ساتھ وہاں بہنچے۔

یمی بات حدیث میں مختلف انداز سے بیان ہوئی ہے۔اس سلسلہ میں ایک حدیث وہ ہے

جوجیح مسلم، ابن ماجه، الدارمی وغیره مین آئی ہے۔ صحیح البخاری (کتاب الإیمان) کے الفاظ یہ ہیں:
الا و إن فسى السجسلد مصنعة إذا صلحت صلح السجسلد كلّه، وإذا فسدت فسد
السجسلد كله، ألا وهي القلب (سن لوكه انسان كے جسم مين گوشت كاايك كمرا ہے، جب وه
درست ہوتا ہے تو پوراجسم درست ہوجاتا ہے اور جب وہ بر تا ہے تو ساراجسم بر جاتا ہے۔ سن لوكه
وہ قلب ہے۔)

اسلام میں انسان کی جو اہم صفات بتائی گئ ہیں ان سب کا تعلق قلب ہے ہے۔ مثلاً معرفت، اخلاص، حسن نیت، تقوی کی شکر، خشوع، تضرع، انابت، اخبات، وغیرہ، سب کا سرچشمہ قلب ہے۔ دوسر کے لفظوں میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ اسلام کی پوری تحریک قلب پر مبنی ہے۔ قرآن کے الفاظ میں، انسان سے جو چیز مطلوب ہے وہ داخل القلب ایمان (الحجرات ۱۲) ہے۔ اسلام پہلے قلب کے اندر جڑ پکڑتا ہے، اس کے بعدوہ زندگی کے مختلف شعبوں میں اپنا نتیجہ ظامر کرتا ہے۔

یے قلب کہاں ہوتا ہے۔قلب نہ ساج میں ہوتا ہے اور نہ حکومتی ادارہ یا سیاسی نظام میں۔قلب ہمیشہ ایک فردانسانی میں ہوتا ہے۔ساج پاسیاسی ادارہ افراد ہی کے مجموعے کا ایک علامتی نام ہے۔افراد سے الگ ہوکر ساجی نظام پاسیاسی ادارہ کا کوئی وجود ہی نہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ اسلام کی تحریک کا اصل نشانہ فرد ہے، ساجی یا سیاسی نظام اسلامی تحریک کا براہ راست نشانہ ہیں۔ اسلام کا تقاضہ ہے کہ اصلاح کی ساری کوشش افرادِ انسانی پر جاری کی جائے کیوں کہ افراد ہی کی اصلاح سے اجتماعی زندگی کی اصلاح ہوگی ، اور افرادِ ہی کے بگڑنے سے اجتماعی زندگی بگڑ جائے گی۔

#### اسلامی تاریخ کی مثال

اسلامی تاریخ اس اصول کی ایک نہایت کامیاب مثال ہے۔ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے اسپے بعد امت کو جو ہدایات دیں، ان میں ایک انتہائی اہم ہدایت ریتھی کہ سیاسی نظام میں بگاڑ ہوتب

بھی تم لوگ نظام سے نہ تکرانا بلکہ نظام (سسٹم) کونظر انداز کرتے ہوئے فرد کی اصلاح پر اپنی ساری کوششیں جاری رکھنا۔ (تفصیلی حوالوں کے لئے ملاحظہ ہو فکر اسلامی )

واقعات بتاتے ہیں کہ موجودہ زمانہ میں پچھسلم رہنماؤں کے استناءکو چھوڑ کراسلام کی اس بدایت پچھسلم رہنماؤں کے استناءکو چھوڑ کراسلام کی اس بدایت پچھل ہوتا رہا ہے۔خلافت راشدہ کے بعد بنوامیہ کے زمانہ ہی میں سیاسی بگاڑ آگیا تھا۔ یہ بگاڑ انیسویں صدی کے مسلم حکم انوں تک جاری رہا۔گر ہر دور میں امت کے نمائندہ لوگوں نے اعراض کی پالیسی اختیار کی۔ وہ مختلف پہلوؤں سے اس کا م پر لگے رہے جس کو ہم نے اصلاح افراد یا اصلاح قلب کا نام دیا ہے۔صحابہ تابعین ، تبع تابعین ،محدثین ،فقہاء،علاء اورصوفیاء ہر دور میں کثیر تعداد میں پیدا ہوئے گرتقریباً ہرایک نے اصلاح پرایک نے اصلاح پرایک ہوئے مگرتقریباً ہرایک میں میں میں میں بیدا ہوئے مگرتقریباً ہوئے۔

ای کایہ نتیجہ تھا کہ اسلام کی بچھلی ہزارسالہ تاریخ ان تباہیوں سے پاک رہی جس کانمونہ موجودہ زمانہ میں دیکھا جارہا ہے۔ اسلامی ادارے پرسکون طور پر کام کرتے رہے۔ اسلامی علوم کی خدمت موافق حالات میں جاری رہی۔ دعوت واصلاح کا کام کسی رکاوٹ کے بغیر فطری انداز میں جاری رہا۔ مسلم معاشرہ میں کم وبیش اسلامی قدروں کارواج ہردور میں باقی رہا، وغیرہ۔

#### تفسیر کے نام پرتحریف

فدکورہ برائی کی آخری بدترین صورت ہے کہ موجودہ زمانہ میں ایسے سلم مفکرین اسطے جفوں نے اسلام کی محرفانہ تعبیر کرکے انقلا بی نظام کے کام ہی کو امت مسلمہ کامشن ثابت کرنا شروع کر دیا۔ انہوں نے طاغوت شروع کر دیا۔ انہوں نے طاغوت کے مفہوم میں خودساختہ توسیع کر کے سیکولر حکم انوں کو طاغوت کے ہم معنی قرار دیا۔ انہوں نے عباوت کواطاعت بتایا اور اس کے بعدساری سیاست کواس میں داخل کر دیا۔ انہوں نے حکم کوفو ق الفطری حکم کے بجائے سیاسی حکم کے ہم معنیٰ بنا کر اعلان کیا کہ ہمارا کام یہ ہے کہ ہم خدا کی سیاس

تھر انی کوز مین پر قائم کریں۔قرآن کے لازم کومتعدی بنا کرید کیا کہ عدل کی پیروی کرنے کے بجائے عدل کا جھنڈ ااٹھانے کومسلمانوں کا فریضہ مضبی قرار دیا۔انہوں نے دعوت کومملی شہادت سے جوڑ کرید ذہن نشین کرانے کی کوشش کی کہ جب تک سیاسی اقتدار پر قبضہ کر کے زندگی کے تمام شعبوں میں اسلامی قوانین جاری نہ کئے جائیں اس وقت تک دعوت وشہادت کا کام انجام ہی نہیں دیا جاسکتا، وغیرہ۔

اس قتم کی ہرتعبیر سراسر محرفانہ تعبیر ہے۔ وہ اسلام کے پورے ڈھانچے کو بدل دینے والی ہے۔ ان تعبیرات کا نتیجہ صرف یہ ہوسکتا ہے کہ ان سے متاثر ہونے والوں کے اندر اختسابِ خویش کے بجائے اختساب غیر کا مزاح پیدا ہو۔ ان کے اندر متقیانہ ذہمن کے بجائے سیاسی ذہمن تشکیل پائے ، وہ اہل عالم کو مدعو کے بجائے حریف کی نظر سے دیکھنے گئیں ، وہ محبت انسانیت کے بجائے نفر ت وانسانیت میں جدنے گئیں۔ وہ مسلم معاشرہ کو حکمر ال اور غیر حکمر ال میں تقسیم کر کے لا متنا ہی فتم کی با ہمی نزاع چھٹر میں ۔ وہ لوگوں کو تعمیری کام کے بجائے تخریبی کام میں مشغول کر دیں۔ خلاصہ یہ کہ اسلام کے نام پر وہ لوگوں کو غیر اسلام کی را ہوں میں دوڑ ادیں۔

المماك

# ذائقها بميان

ایان کا مزہ جکھا اس شخص نے جوالٹر کی ربوبریت پر راضی ہوگیا۔ جومحدؓ کی رسالت پرراضی ہوگیا اور اسلام سے دبن ہونے پرراضی ہوگیا۔

رسول الترصلى الترعليدوسلم نے فسنسرمايا: ذاق طعم الاسيسمان مسن رضى بالله ربتًا وبع حمد رسولًا وبالاسلام دينًا-

اس مدیث سے معلوم ہواکہ ایمان واسلام کامعا لمرکوئی خشک معالم نہیں ہے بلکہ ذائقہ کامعالم ہے۔ اگر آپ بھل سے چھلے کو کھائیں تو آپ کو اس سے کوئی ذائقہ نہیں لئے گا۔ مگر جب آپ بھل کامفر کھاتے ہیں تو آپ کو اس میں ایک ذائقہ مل ہے۔ یہی معالمہ ایمان کا ہے۔ ایمان کو بھی اگر مقیقی طور پر اختیار کیا جائے تو وہ آدمی کے لیے نہایت اعلیٰ ذائقہ کی چیز بن جائے گا۔

حدیث کے مطابق ، ایمان کا یہ درجہ آدمی کو " رضامت دی "کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے - آدمی جب دل کی آ ما د گی کے ساتھ پوری طرح دین پر راضی ہو جائے تو دین اس سے بلے ذائقہ کی چیز بن عبا تا ہے -

ذائقہ ایک تقابلی لفظ ہے بینی بدمزگی کے مقابل میں خوش مزگی-ایمان اُدمی کے اندر سے استعداد بیبا کرتا ہے کہ غیردینی بات اس کو بدمزہ معلوم ہو اور وہ اس کو کر اہرت کے ساتھ حھوڑ دیے ۔اس کے معتابلے میں دینی بات اس کوخوش مزہ محسوس ہو اور اس کو وہ بسندیدگی کے ساتھ اختیار کر لے ۔

خداکو اپنارب بنانے کامطلب خداکو اپناسب کچھ بنالینا ہے ۔ جب کوئ آدمی پورے معنوں میں خداکو اپناسب کچھ بنا تا ہے تو بار بار اس کو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ ایساکرنے کے بیتے ہیں بظاہروہ دنیوی نقصان سے دوچار ہور ہا ہے مگروہ اس نقصان کو بخوشی برداشت کرتا ہے ۔ کیوں کہ خدا سے تعسلق ہی اس کے لیے لذیذ تربین تجربہ بن جا تا ہے۔ خواہ اس میں نقصان ہویا فائدہ ۔

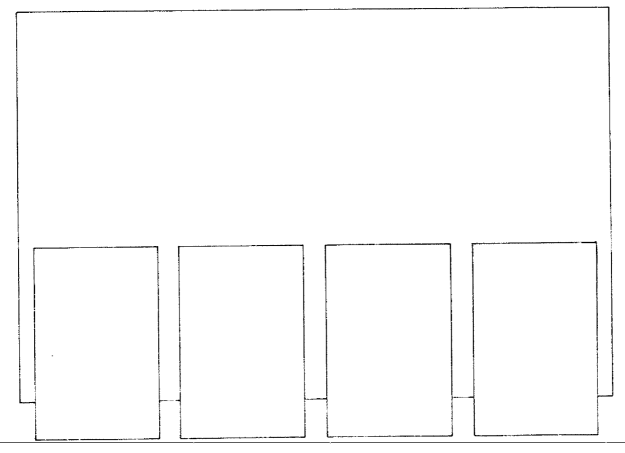
اسی طرح ایک مومن جب زندگی سے میدان میں داخل ہوتا ہے تو وہ دیجستا ہے کہ رسول السّر صلی السّر علیہ وسلم سے طریقے کو اختیار کرنے میں دنیوی مصلح تبس مجروح ہورہی ہیں۔ اس سے باوجود وہ طریقہ نبوی کوچھوٹرنا اسس سے لیے بدذائفۃ چیز بن جاتی اور طریقہ نبوی کوچھوٹرنا اسس سے لیے بدذائفۃ چیز بن جاتی اور طریقہ نبوی پرقائم ہونا ایک خوش ذائفۃ چیز۔

<u>یہی معالم وسیع ترمعنوں میں پورے اسلام کا ہے۔اسلام کا مطلب یہ ہے کہ آدمی اپنی پوری زندگی</u>

اس طرح گزارے کہ وہ ہرمعلط میں خدائی احکام کی ہیروی کررہاہے۔ اندرونی خواہ شوں کوزیر کرنے سے سے لئے کر بیرونی کر دار کو ربانی بنا نے تک ، ہرمعاطے میں وہ حندا کا تا بعدار بنار ہے ، وہ اپنی پوری زندگی کو خدا کے رنگ میں رنگ ہے۔

اس قیم کی زندگی گزارنا کوئی سادہ معاملہ نہیں۔ یہ پورے معنوں میں ایک مجاہدانہ مصالم ہے۔ مسلسل جدوجہ۔ یہی کے ذریعہ آ دمی اس پر قائم کہ مسکتا ہے۔

اس طرح اسلامی نرندگی میں بار بارایسا ہوتا ہے کہ آدمی کے سامنے دوراہیں آتی ہیں۔ ایک وہ جو اسلامی ہیں، مگر بظاہراس میں اسلامی ہے، مگر اس میں طرح طرح کی مشکلات ہیں۔ دوس سے وہ جواسلامی طریقے کو اختیار کر لیتا ہے اور آسانیاں ہی آسانیاں ہیں، مگر جو سچا مومن ہے وہ بلاجھجک اسلامی طریقے کو اختیار کر لیتا ہے اور غیراسلامی طریقے کو ترک کر دیتا ہے۔ کیوں کہ اسلامی طریقے ظاہری ناموا فقت سے باوجود اسس کے لیے خوش مزہ بن جاتا ہے اور غیراسلامی طریقے ظاہری موافقت سے باوجود اسس کوسخت بدمزہ محسوس ہونے لگتا ہے۔



### مخلصانه انميئان

عن زميد بن اُرقِم رضى الله عسنسد مستال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من قال لااله إلا الله مخلصا و عل الجندة. قيل وما اخلاصها - قال أن تحجزه عسن فغرمايا - يركريكلم اس كوالتركي حرام كي بوئي چيزون محارم اللُّه (الرّغيب والرّميب)

زيدبن ارتم صی الٹرعنہ کہتے ہيں كرسول الڈصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرمایا۔ چوتحف اخلاص کے ساتھ لاالہ الااللہ کم وہ جنّت میں جائے گا۔ کما گیا کہ اس کا اخلاص کیاہے۔ آپ ہےروک ویے۔

اخلاص اس کیفیت کے لیے ایک دینی لفظ ہے جس کونفسیات کی اصطلاح بیں سنحیدگی کہا جاتا ہے۔ جو ا دی اس حقیقت کو جان لے کہ ایک اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ، اور وہ فی الواقع پوری سخید گی کے ساتھ اس کا قرار کرے نواس کا لازی نتیجریہ ہوگاکہ اس کی زندگی اور اس کے نول وعمل بیں اس کا ظہار ہونے کگے گا۔ سنجیدہ قول اور اس کے ملی اختیار میں کوئی فرق نہیں ۔

ایک شخص جب برکتا ہے کہ الٹر کے سواکو کی الانہیں ، تو وہ حقیقیۃٌ اپنی اس دریافت کو بیان کرنا ہے کہ اس کائنات بیب ساری نظمتیں صرف ایک النّد کو حاصل ہیں۔النّد کو اس کی نمام شان عظمت کے ساتھ جان بینے مے بعد آدی کے اندر جو کیفیت ابھرتی ہے اس کا نام اخلاص ہے۔

ا دی جب اللہ کو اس کے جلال دکمال کے ساتھ دریا فت کرتا ہے تو اس کے ساتھ وہ اپنے عجز اور ا پنے احنیاج کو بھی دریا فت کر بیتا ہے۔ یہ دریا فت اس کے اندرعبد بہت کا بند برابھارنی ہے۔ وہ حندا کی نعمتوں کوجان کرننگروسے اس کی کیفیت سے سرشار ہوجاتا ہے۔ موت کے بعد خدا کے سامنے ما مزی کا تصور کس کواینے قول وعمل کے بارہ بیں آخری مدتک چوکتا بنا دبناہے ۔ ان کیفیات کے مجموعہ کانام اخلاص ہے ،اوران کے زبراتر جوانسان بتاہے اس کانام خلص انسان ہے۔

اس نوعیت کا اخلاص جب کسی آ دمی کے اندر پیدا ہوتو اس کے لیے نامکن ہوجا ناہے کہ وہ حن ما کے ا حکام کی فلات ورزی کرے ، وہ فدا کی منع کی ہوئی چیزوں کو اپنے بیے طلال کریے ۔

ا کے بیجے انسان ہے لیے قول اورعمل میں کوئی فرق نہیں ۔ جوشخص سیجے دل سے الٹرکی معبو دیت کا قرار ر بہت ہو ہائے۔ کرے گا ،اس کے بعد ناممکن ہے کہ اس کاعمل اس کے اقرار کے تابعے نہ ہو ہائے ۔ سم ارسالہ نو مبر ۱۱۹۱

## ایک حدیث

صیح مسلم کا آغاز کتاب الایمان سے ہوتا ہے۔ اس کے ایک باب کاعنوان یہ ہے کہ جو شخص قتم کھا کرکسی مسلمان کاحق مارے اس کے لئے جہنم کی وعید ہے (بساب و عید من اقتبطع حق مسلم بیمین فاجرة بالنار):

عن ابسى امانة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من اقتطع حق امرئ مسلم بيمينه فقد اوجب الله له النار وحرم عليه الجنة، فقال له رجل وان كان شيئا يسيرا يا رسول الله، قال: وإن كان قضيباً من اراك (الجامع الأحكام القرآن ١٢٠/٣) ابوامامة سروايت بكرسول الله الله عليه وللم في فرمايا كه جوشخص كم سلمان آدى كا مال قتم كماكر ماركة والله الله عليه والم الله عليه والم كماكرة يتا ب اوراس يرجنت حرام كرديتا ب مال قتم كماكر ماركة والله الله عليه وكرة يتا ب فرمايا كه أم الكرة وه ياوك الكري كورن بهو وه ياوك الكري كورن بهو والم كرون بهو وه كوني معمولي چيز هو آب في ماياكم الرجووه بيلوك الكري كورن بهو و

دوسرے کی چیز ہڑپ کرنے کے بعد سم کھانا دراصل اپنے آپ کو جائز ثابت کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ آدمی بھی قتم کے ذریعہ ہے اپنی تبریر کرتا ہے اور بھی دوسرے ذریعہ ہے۔ آدمی جھوٹے الفاظ بول کر انسانوں کے سامنے اپنی سرخروئی باتی رکھنا چاہتا ہے، اس لیے وہ شم جیسی تدبیریں اختیار کرتا ہے۔ گرعین اس وقت جب کہ آدمی اپنے آپ کواہل دنیا کے سامنے پاکباز ثابت کرنے میں کا میاب ہو چکا ہوتا ہے، اللہ اپنے فرشتوں سے کہتا ہے کہ اس کوجہنمی انسانوں کی فہرست میں لکھلو۔ ناحق کسی کی چیز لینا براہے۔ گر بیداور بھی زیادہ براہے کہ آدمی جھوٹے الفاظ بول کر اپنی اس برائی کو بھلائی ثابت کرے۔ ایسا کرنا خدا پر جسارت ہے۔ بیجرم پر سرکشی کا اضافہ ہے۔ ایسا آدمی اپنے بارہ میں ثابت کر رہا ہے کہ وہ اخلاقی کمزوری کے ساتھ بے حسی اور ہٹ دھرمی اور خدا سے کامل بے خوفی جسے شدید تر امراض میں جتلا ہے۔

# ايمان پر قائم رسنا

قرآن میں ارت دہوا ہے کہ جن لوگوں نے کہا کہ ہا رارب النّہ ہے ، بھر وہ اسس برر ثابت قدم رہے ، ان پرفرشتے اترتے ہیں کہ تم نه اندلیث کرو اور نئے کرو اور تم کوجنت کی بتارت ہوجن کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ (مم انسجدہ ۲۰)

اس کی تفییر کے نخت دوا قتباس پہاں نقل کیے جاتے ہیں:

عن سفيان بن عبد الله الشقفى قال، قلت بارسول الله قلل فى الاسلام قولاً لا اَستَّلُ عند احدًا بعدك قال صلى الله عليه وسلم : من لا أمنت بالله متم استقم د تفير ابن كثر، جلانالث،)

حصرت سفیان بن عبداللہ تفقی کہنے ہیں کہ ہیں نے کہاکہ اسے خدلے دسول، مجھے اسلام سے بارہ ہیں ایسی بات بتائیے کہ اس سے بارہ ہیں آ ب سے بعد کسی سے نہ بوجھوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی مرہو کہ برایان لایا اور بھراس بر ثابت مت مرہو۔

حضرت النس بن مالک کہتے ہیں کدرسول السّہ صلی السّرعلیہ ولم نے ہمارے سامنے یہ آیت برطعی (بن لوگوں نے ہماکہ ہمارا رب السّرے بیروہ اسس بر قائم رہے ) آیٹ نے فر مایا کہ لوگوں نے یہ کلمہ کہا رہجر النہ ہیں سے اکثر اس کے منکر بن گیے ۔ جس شخص نے اس کوموت تک کہا تو وہ اس بر قائم رہا ۔ اس کوموت تک کہا تو وہ اس بر قائم رہا ۔

قال الحافظ الويعلى الموصلى عن النى بى مالك رمنى ولله عنه قال: قراً علينارسول الله صلى الله عليه عليه عليه وسلم هذه لا الأية (إنّ الدن ين قالوا ربنا الله تم استقاموا) فقال فن قالها فاس تم كمنر اكثرهم منمن قالها حتى يوت فقد استقام عليها -

ابان لانااس بات کاعہد کرناہے کہ آدمی دنیا میں خدا دالا بن کر رہےگا۔ دہ اپنے ہر معاملہ میں دہی کرسے گاجوخدا کی مرضی کے مطابق نہ ہو۔ مومن میں دہی کرسے گاجوخدا کی مرضی کے مطابق نہ ہو۔ مومن وہ ہے جویہ عہد کرکے زندگی میں داخل ہوا در تھیر ہر معاملہ میں اس عہد پر فائم رہے خواہ وہ اس کی خواہ ش کے خلاف ۔ منافق دہ ہے جس نے زبان سے برعہد کیا مگر جب اس عہد پرعمل کرنے کا وقت آیا تو دہ بھر گیا۔ دہ خدا کو بھول کر اپنے نفس کے پیچیے جل پڑا۔

# منافقانهخوني

قرآن میں منافقین کا ذکر کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ: اور جبتم انہیں دیکھوتو ان کے جسم تم کو اچھے لگتے ہیں۔ اوراگر وہ بات کرتے ہیں تو تم ان کی بات کو سنتے ہو (و اذا رایتھ م تعجبك اجسامهم و ان یقولوا تسمع لقولهم )المنافقون ہم۔

ایک روایت حدیث کی مختلف کتابوں میں آئی ہے۔ اس کے مطابق، رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ ایک زمانہ آئے گا جب کہ امانت (honesty) لوگوں کے دلوں سے اُٹھ جائے گی۔ اس زمانہ میں بظاہر لوگوں کے بارے میں کہا جائے گا کہ وہ کتنا زیادہ عاقل ہے اور وہ کتنا زیادہ خرف والا ہے اور وہ کتنا زیادہ صبر واستقلال والا ہے۔ حالاں کہ اس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان نہ ہوگا:

(ويقال للرجل ما اعقله وما اظرفه وما اجلده ومافى قلبه مثقال حبة من خودل من ايمان) فتح البارى المسم

# ايمان كا ذائفة

امام سلم بن انحجاج (۲۶۱ - ۲۰۶ هر) بلند پایه محدث بین - انجامع تصیح یا تقییح کمسلم ان کی مشہور كتاب ہے - اس كے "كتاب الايمان " ميں ايك باب ان الفاظ كے تحت قائم كيا گياہے : جائب المساليل عسلى أنَّ مسن رضى باللهِ دبتِّ اوب الإسسان م ديسًّا وبمحمدٍ رسولًا حشه و مومسن واناد بتكب المعاصى الكب المراس السب عن أس المول نے يروريث نقل كى مع : عن السعباس سن عبد المطلب است وسيم عباس بن عبد المطلب رضى السّرعة سع روايت سولَ الله عسل الله عليه وسلم يقول: ذَاقَ مهم كم انعول في رسول الله صلا الله عليه والم كوركمة طَعُسمَ الاسسانِ مَسن رَضِي سِاللهِ مَوسُ سار المان كامزا يجما استخص في جورامني ربًا وسالاسلام دينًا وسمديد بوكيا التركورب بنلف بر اور اسلام ك دين مونے پر اورمحستد کے رسول مونے پر۔

انسان کے اندرسب سے زیادہ طاقت ورجذبرانا (ego) کا جذبہ ہے۔ آدمی مرت ریانی دیہے کے لیے تیار ہوجاتا ہے گروہ اناکی متر بانی دیسے پر راضی نہیں ہوتا موجودہ زمانہ میں ہمیومنزم کی صورت میں اس نے آخری فلتنہ کی صورت ا فلتیار کرلی ہے ۔ مہیمنزم کا مطلب ہے \_\_\_\_ تقدیر کی نشست کا خدا کے بحائے انسان کی طرف منتقل ہو جانا،

Transfer of seat from God to man.

ایمان دراصل اسی اناک مسربانی کا نام ہے۔ مومن این اناکو دفن کرکے خارجی حقیقت کا اعتراف کے تاہے۔ وہ اِس کے لیے رامنی ہوتا ہے کہ اس کے اپنے لیے عبد کی سیب مو اور خدا کے یے معبود کی سیط و وہ خدا کے بینمبر کو پینمبر کامعتام دے اور خود اپنے لیے غیر پینمبر کے معتام کو بسندكرك وه مرف فداك دين كو دين كا درحب دك اورخود دين وفنغ كرف كوق سے كمل طور پر دست بردار ہوجائے۔

اس قسم کاایک فیصله زبر دست فکری انقلاب کے بعد ممکن ہوتا ہے۔ ایسا اُ دی معرفت کا خصوصی <u> ذائفہ حکھتا ہے۔ اگر ایسانہ ہو تو وہ اس خصوصی متسر بانی کے لیے بھی آیا وہ نہ ہوسکے ۔</u>

# ایمان کی پرکتنب کس کوملتی ہیں

وان طعم الايعان من وضى يالله ربا وبحمد وسولا ويالاسلام دينا

ثلاث من كن نيره وجد حلادة الايعان ، كان الله ورسول احب اليراه معاسوا هرا ومن احب عيدا لايحيه الاش ومن يكركان يعود في الكف بعداد انقل لا الله كما يكر لا ان سيلقى فی الناد انجاسی)

ايمان كامزه چكها استحف في جورا منى موكيا الله كورب بنك يرامحدكوا ينادسول بنافيرا وراسلام كواينا دين بنافير ایمان کی متعاس یائی اس شخص نے حس کے اندرتین ہاتیں ہوں، حب کے لئے اللہ اور رسول نمام دوسری چروں سے زيا ده محبوب بول ربوكسي تخف سے صرف الله كے ليم محبت كرے يوكفرس نكلنے كے بعد دوبارہ اس كى طرف لوسے كو اسى طرح نابیندکرے میں طرح وہ آگ ہیں گرنے کو نابیندکرے گا۔

مومن بناكياب يه دنياييں ره كرآخرت ببندانه زندگی اختيار كرنا ہے ، ينفس ا درسنيطان كے ما حول ميں رہتے ہوئے خدا والابن كررمنا ب ، يه د كھائى دينے والى چيزول ميں گھركرن د كھائى دينے والى چيزوں كاچا سے والا بننا ہے۔ برايك مشکل نیصلہ ہے ا درکسی شخص کو اس شکل فیصلہ پر قائم رکھنے کی ضامن صرف دوجیزیں ہوسکتی ہیں ۔ ایک برکہ ایمان اس کے لئے ذاکفتہ (مزہ) کی جیزین گیا ہو عس طرح ایک لذیذ کھانا آدمی کے لئے ذاکفتی چیز ہوتا ہے۔ دوسرے یہ کدایان اس کے لئے ایک مخبت کامعاملہ بن جائے جس طرح عزینے بیٹے سے تعلق کسی باپ کے لئے محبت کامعاملہ ہوتا ہے۔

كوئى چزجبة دى كے لئے مزه كى چزين جائے تواس كامطلب يہ بوتا ہے كداس كے ساتھاس كا تعلق ذاتى مفادكى حدیک دابسند بوگیاہے ۔ بس چیزمیں آ دمی مزہ یا نے لگے اس کو وہ تھی نہیں چھوٹر تا، وہ برنمیت پراس کوحاصل کرنے کی کوشش کرنا ہے۔ وہ چیزجی سے آدمی کی روح کو عدالے جس سے اس کے دل کوسکین حال موتی ہو جواس کے دماغ کو فکری کیسوئی عطا كرتى ہو، جس كے كھونے سے أدمى فالى ہوجائے اور جس كے يانے سے دہ اپنے آپ كو كھر بور محسوس كرسے ايسى جيزاً دمى كے كئے اسی طرح صروری بوجاتی ہے جیسے اس کا اپنا وجود۔ایمان کی برکتیں اومی کواسی وفت متی ہیں جب ایمان اس کے لئے اس قسم کا ذالقة والاايمان بن جائے۔

بالمركمي أدمى سيآب كو تعليف بينج جائ نوآب كدل بين اس كے خلاف مستقل نفرت بيدا بوجاتى ہے۔ مگراين بیٹے یا بیٹی سے کلیف بہنچ ہے نو وقتی احساس کے بعد آپ اس کو کھول جانے ہیں ۔اس فرق کی وجریہ ہے کہ باہر کے سی آدمی سے ہے کانعلق محض سمی تعلق ہے جب کہ بیٹے اور بیٹی سے آپ کا تعلق محبت کا نعلق ہے۔ رسمی تعلق مہونونشکایت اور اختلاف بیپ را ہوتے ی تعلق میں فرق اَ جاتا ہے۔ گرکسی کے ساتھ محبت کا تعلق پیدا ہوجائے توشکایت اور اختلات کے باوجود تعلق میں کوئی فرق نهيں بيرنار محبت كا جذر كہسى نفلق كوائيس مطح يربه بنيا ديتا ہے جہاں تمام مخالف اسباب حدث ہوجانے ہيں اور صرف موافق اسباب باتی رستے ہیں۔ انڈا وردسول سے ای قسم کا محبت کا تعلق مطلوب ہے ۔ اگراںییا نہ ہوتوا دمی امتحان کے کھن صالا ين خدا بريت برقائم نهين روسكتا-

## منافقت كانيادور

ایک روایت حدیث کی مختلف کتابوں میں آئی ہے۔ اس کے مطابق ، رسول اللہ عظی نے فرمایا کہ بعد کے زمانے میں لوگ کہ بعد کے زمانے میں لوگوں کے درمیان سے امانت (honesty) اٹھ جائے گی۔ تقریباً تمام لوگ خائن (dishonest) ہوجائیں گے۔ گریدز وال صرف داخل کے اعتبار سے آئے گا۔ جہاں تک ظاہر کا تعلق ہے معاملہ اس سے بالکل مختلف ہوگا۔ چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ:

ویقال للرجل: مااعقله و ما اظرفه و ما اجلده و ما فی قلبه مثقال حبة خودل من ایمان (صحیح البخاری، کتاب الفتن) بین اورایک آدمی کے بارے میں کہاجائے گا کہوہ کتنا زیادہ عقل مند ہے، وہ کتنا زیادہ خوش گفتار ہے، وہ کتنا زیردست ہے۔ حالانکہ اس کے دل میں رائی کے ایک دانہ کے برابر بھی ایمان نہ ہوگا۔

اس حدیث میں غالبًا ان منافقین کا ذکر ہے جوشعتی تہذیب کے دور میں پیدا ہونے والے تھے۔ منافقت در اصل مفاد پرستانہ کر دار کا دوسرا نام ہے۔ یعنی آ دمی کے اندر ایمان واخلاق کی روح موجود نہ ہو۔ مگر مادی فائد ہے کے لئے یالوگوں کے درمیان اچھا بننے کے لئے وہ ظاہری طور پر ایمان واخلاق کی نمائش کرے۔

یے عین وہی چیز ہے جس کوموجودہ زمانے میں پرونیشنل اخلاق کہا جاتا ہے۔موجودہ زمانے میں اس قسم کے مصنوعی اخلاق کے اس قسم کے مصنوعی اخلاق کے وسائل میں بھی بہت زیادہ اضافہ ہو گیا ہے۔ اس زمانی فرق نے منافقا نہ روش اختیار کرنے کے محرکات میں بھی بہت زیادہ اضافہ ہو گیا ہے۔ اس زمانی فرق نے منافقا نہ روش اختیار کرنے کے محرکات میں بہت زیادہ اضافہ کر دیا ہے۔ اس بنا پر یہ بالکل فطری ہے کہ صنعتی تہذیب کے دور میں ایسے شاندار منافقین ظہور میں آئیں جن کا ظہور قدیم زمانہ میں ممکن نہ تھا۔ نے دور کی منافقت کو دوسر لے لفظوں میں پروفیشنل اسلام بھی کہا جاسکتا ہے۔ دور جدید کے پر رونق اسباب و وسائل نے پروفیشنل اسلام کو اتنا زیادہ شاندار بنادیا ہے جو بظاہر مخلصانہ اسلام میں بھی موجود نہیں۔

### منافق کی پہچان

صحے بخاری اور صحح مسلم (کتاب الایان) میں منافقت کی پہچان کے بارہ میں کچھ رواتیں آئی میں معمولی تفظی فرق کے ساتھ وہ روایت یہ ہے:

اربع مُن كنَّ فيد كانَ منافِقا خالصا-رِذِهِ رَبُّمُ نَكْ خَانَ - وَاذَا حَدَّثَكَذَبَ-و اذا عاهدا غدار و (ذاخداصم کرے توجیوٹ بولے-اورجب وہ وعدہ کرے فَجَرَ- و إن صامَ وصليٌّ و زعَمَ أنسك مُسلِمُ -

عارخصلتیں جس میں ہوں وہ پورامنافق ہے جب وہ امین بنایاجائے توخیانت کریے۔جب وہبات تواس سے پیر حائے اور جب وہ بحث کرے تو انصاف سے ہٹ جائے۔خواہ وہ روزہ رکھے اورنماز پڑھے اور گمان کرنے کہ وہسلان ہے۔

اجناعی زندگی میں ایک انسان اور دوسرے انسان سے درمیان جوباہمی معاملات پیش اتنے میں ان کی مختلف صور تیں میں۔ تاہم بڑی تقییم میں و ہ چار ہیں۔ آ دمی کی اندر و نی شخصیت کیسی ہے،اس کا ظہار ان بہلو وُں میں موتار ہتا ہے۔ایک قٹم کا ظہار آدمی کے خلص ہونے کی پیچان ہے اور دوسرے قیم کا اظهار آ دمی کے منافق ہونے کی پہیان -

مال اورجائداد کے سلمامیں باربارالیا ہوتاہے کرایک انسان کی چیز دوس انسان کے ہاتھ میں آ جاتی ہے۔ا ب جو آ دمی د وسرے کی چیز کوحتی دار سے حوالے یہ کریے بلکہ اس پرخو د قبضہ کرنے گئے وہ ایباکر کے اپنے آپ کومنا فتی نیابت کر رہاہے ۔

یہی معاملہ قول کا ہے۔ ایک آ دمی اگر اپنے قول میں محاطنہ ہو، وہ بات کرے تو اسس میں جھوٹ ملاد ہے تواپیا آدی الٹر کے نز دیک منافقین میں شامل ہے -

اسی طرح ایک آ دی اور دوسرے آ دمی کے درمیان بسااوقات معاہدہ کی صورت بیش ا تی ہے۔ اب جو تخص معاہدہ تو کر لے مگرمعاہدہ پوراکرنے کا وقت آئے تو اس کو پورانہ کرنے تو وہ حقیقت کے اعتبار سے منافق ہے ۔

مومن باصول انسان کا نام ہے اور منافق ہے اصول انسان کا نام۔

### ایمانی کیفیات

ایک روایت کے مطابق ، رسول الله علیہ وسلم نے فرمایا: عوض علی رہی عزو جل لیہ جعل لی بسط حاء مکہ ذھبا فقلت لا یا رب، ولکن اشبع یوماً و اجوع یوماً فاذا جعت تضرعت الیك و ذکرتك و اذا شبعت حمدتك و شکرتك (منداحم ۲۵۲۵) یعنی اللہ نے یہ پیشکش فرمائی کرتمہارے لیے مکہ کی وادی کوسونا بنادیا جائے۔ میں نے کہا کہ اے میرے رب نہیں۔ بلکہ میں چاہتا ہوں کہ میں ایک دن سیر ہوکر کھاؤں اور ایک دن بھوکار ہوں۔ پھر جب مجھے بھوک کے تو میں تجھ سے تضرع کروں اور جحب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور جب مجھے سیری حاصل ہوتو میں تیری حمد کروں اور تیراشکر کروں۔

حقیقت یہ ہے کہ ایمانی کیفیات کا تعلق براہ راست طور پر حالات ہے ہے۔ زندگی میں جب بھی کوئی صورت حال پیش آتی ہے تو اس کے لحاظ ہے مومن کے لیے ایمانی کیفیات کاسر مایہ موجو در ہتا ہے۔ جس طرح احوال کی بہت می تشمیں ہیں اسی طرح ایمانی کیفیات کی بھی بہت می تشمیں ہیں۔ اور ہرتتم میں اُس کے مطابق ، آدمی کے اندرایمانی کیفیات بیدا ہوتی ہیں۔ موجودہ دنیا میں آدمی کو امتحان کے لیے رکھا گیا ہے۔ اسی لیے یہاں ہر عورت اور مرد کے ساتھ طرح طرح کے احوال پیش آتے ہیں۔ ایساسی لیے ہوتا ہے تا کہ یہ دیکھا جائے کہ کون اپنی جانچ پر پورا اُتر ااور کون اس میں ناکام ہوگیا۔

اس دنیا میں آرام کی حالت ہویا تکلیف کی حالت ہو، دونوں حالتیں اضافی ہیں۔ دونوں حالتوں میں اصل اہمیت اس بات کی ہے کہ اُس کے اندر کسی عورت یا مردسے جومطلوب روید درکارتھا اس کا ثبوت اُس نے دیایا نہیں دیا۔ اصل اہمیت حالات کے مقابلہ میں ردمل کی ہے، نہ کہ خود حالات کی۔ یہ حقیقت جس عورت اور مرد پر واضح ہوجائے اُس کا حال یہ ہوجائے گا کہ اُس کی نظر آرام اور تکلیف پر نہ ہوگی بلکہ اس بات پر ہوگی کہ ملے ہوئے حالات میں اس نے سوتم کے ردمل کا ثبوت دیا۔ شکر کا یا ناشکری کا ہمبر کا یا ہے صبری کا۔ ایسے لوگ ہر حال میں اپنا احتساب کریں گے، نہ کہ خارجی حالات کا شکوہ کرتے رہیں۔

اسلام

اركان است لام

عبدالتّٰدبن عمرصَى التّٰرعِذ كمِيِّة بِي كدسول التُّدصلى التُّر عليه وسلم في فرمايا - اسلام كى بنيا ديا نيج چيزول پرركى كئ ہے۔ شعادة أن لاالدالاالله وأنّ محمداً عبدُه السبات كي كوأبي ديناك الله كي سواكوني معوومي - اور یرکر محداس کے بند ہے اور رسول میں۔ اور نماز قائم کرنااور زكوة ديناا وردج كرناا وررمضان كےروز بےركھنا۔

عن عبدالله بن عمر متال متال رسول الله صلى الله عليه وسلم - بنى الاسلامُ على خمس -ورسولُه وإقام الصلاة وإيتاءالزكاة والحبتج

اس مدیث کے مطابق ،اسلام میں یا نجے چیزیں ستون کی حیثیت رکھتی میں جس طرح عمارت کچیستونوں پر کھڑی ہوت ہے،اس طرح اسلامی زندگی یائے بنیادی ارکان برفائم ہوتی ہے۔یہ یانچ ارکان درامسل پائچ اصول کی نمائندگی کرتے ہیں۔مومن وہ ہے جواپنی زندگی کوان پانچ اصولوں پر فائم کرے۔

کلئے شہادت کامطلب خدا کی خدائی اور محصلی الٹہ علیہ دسلم کی بیغیم بری کا اعتراف ہے۔ اس کلمہ کے ذریعہ ایک آ دمی خدا کا اس کے تمام صفات کمال کے ساتھ افرار کرتا ہے۔ وہ محدعر بی کی اس جنبیت کا قرار کرتا ہے کہ خدا نے ان کونمام انسانوں کا ابدی رہمابنایا۔ برخنیقت ص کے دل میں اترجائے وہ اس کی پوری نفسیات میں شامل ہوجاتی ہے۔ ایسے اُ دمی کا سبینہ ہرسچائی کے اعتراف کے لیے کھل جانا ہے۔ وہ ایک ایساانسان بن جاتا ہے جس کے لیے کوئی بھی چیز حق کے اعترات میں رکاوٹ مذینے۔

نماز کی اصل تواضع ہے ۔جس آ دمی کے اندرنماز کی حقیقت پیدا ہو جائے وہ گھمنڈ اور انانبیت جبیبی چیزوں سے کیسرخالی ہو جائے گا،اس کا رویہ مرمعالم میں تواضع کا رویہ بن جائے گا۔

زکان کی حقیقت فدمت طق ہے۔ جس آدمی کے اندرنی الوافع زکان کی روح پیدا ہوجائے وہ تما انسانوں کا نجرخواہ بن جائے گا، وہ ہرا یک کے بلے مفید بن کرزندگی گزارے گا۔

تج کی حقیقت اتحاد ہے۔ جو آدمی سے جذبہ کے ساتھ جج کے مراسم اداکر لے اس کے اندرا ختلاف کا مزاج ختم ہوجائے گا۔ وہ اتحاد واتفاق کے سابھ لوگوں کے درمیان رہنے لگے گا۔

روزه کی حفیقت صبرہے۔جوآ دی سچاروزہ دارہو، وہ اس کے سابھ لازماً صبرداری ہوگا۔اس کے اندر یموی مزاج پیدا ہوجائے گاکہ وہ ناگوار بوں کوہر داشت کرتے ہوئے لوگوں کے درمیان زندگی گزارہے۔

### نتیجه رنه که مهدف

سمبھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز بنطا ہر قیمع ہونی ہے گرسیات کے مدینے سے وہ غلط ہو جانی ہے مثلاً ایک چیز بوکئ کا نینجہ ہواس کو آپ اپنے عمل کا مدن بنالیں تو یہ غلط بھی ہوگا اور اپنے انحب ام کے اغلیار سے لاحاصل بھی۔

قرآن مجید کی سوره ۴ میں رسول الته بسلے اللہ علیہ وسلم کو نما طب کرتے ہوئے ارشاد ہو اہے کہ ہم نے تھاراآ وازہ بلند کیا (ورفعناللہ ذکولہ) اس سے مراد وہ غیر معولی شہرت و عزت ہے جو بیغیر اسلام کو دنیا میں صاصل ہوئی ۔ آب کا رفع ذکر ساری دنیا میں اتناسلم ہو چکا ہے کہ آج ایک غیر سلم جب ساری مارد نخ انسانی کے ایک سور بروں کی فہرست بناتا ہے تو اس میں وہ آپ کا نام سب سے پہلے درج کرتا ہے۔

تگرا بنا آوازہ بدنرکرنا آب المدن بہت نھا بلکہ آب کے اصل شن کا ایک نینجہ تھا۔ اس سلے بیں ایک مدیث یہاں نقل کی جاتی ہے :

تال رسول الله عليه وسلم اتانى جبربل فقال ان ربّ وربك يقول كيف رفعت ذكرك. قال الله اعلم، قال اذاذكر شي ذكرت معى وتفسيل الله الله والمائية وربك التفسيل الله الله المائية والمائية والما

رسول الله صلّے علیہ وسلم نے فرایا کہ جبریل میرے باس آئے اور کہاکر میرارب اور آپ کارب بوجھ الے کہ بی نے کہے تعدارانام بند کیا۔ آپ نے فرایا کہ اللّٰہ ہم ہر جانیا ہے۔ جبر ل نے کہا کہ اللّٰہ فرانا ہے کہ اس طرح کے جب میرانام لیاجائے تو تھارا نام مجی لیاجائے۔

اس صدیث سے معلوم ہونا ہے کہ رسول اللہ صلے اللہ علیہ وسلم کو ریھی معلوم نہ تھا کہ آپ کا نام کیسے بند ہوا با کسے بند ہوگا، یہ جو کچھ ہوا بہ سراسر آپ کی کوششش اور آپ کی خواش کے بغیر ہوا۔

اس مثال سے ہدف اورنتی کا فرق مجھ میں آتا ہے۔ دعوت آپ کا ہدف نتا اور دفع ذکراس کا بتجہ اب اگر کو کی تشاہ در نتی کا فرق مجھ میں آتا ہے۔ دعوت آپ کا ہدف نتا اور ابنا نام بلند کرنے کا کو ہدف (پنجیبر کامٹن) سمجھ لے اور ابنا نام بلند کرنے کا کوشس سمر نے لگے تو یہ بالکل غلط ہوگا۔ بہ بینجیبر کی سنت کی خلاف ورزی ہوگ نہ اس کی بسروی۔

یهی معامارد نیوی افتدار کائے۔ افتدار صدا کا ایک انعام ہے جودعوتی علی کے بینج میں خلا کی طرف سے سے سی سی مردہ کو دیا جاتا ہے۔ اگر کوئی گروہ ایسا کرے کہ دنیوی افتدار سے حصول کو نبوت کا ہدف قرار دے کر ہنگامہ آر ائی نثروع کر دے تو بھی سرا سرغلط ہوگاریواسی طرح نینجہ کو ہدف کا مقام دینے کے ہم عنی ہو گا جس طرح دہ رفع ذکر کی ندکورہ بالامثال ہیں نظرات ہے۔

### اعضام بحبل اللد

قر آن (آل عران ۱۰۳) میں اہل ایمان کو خطاب کرتے ہوئے کہا گیاہے کہ ۔۔۔۔
اور تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوط پیڑلو اور متفرق نہ ہو۔ اور اللہ کا یہ انعام اپنے اوپر یادر کھو کہ تم ایک دوسرے کے دشمن تھے۔ پھر اس نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی۔
پی تم اس کے فضل سے بھائی بھائی بن گئے (واعتصموا بحبل الله جمیعا ولا تفرقوا واذکروا نعمة الله علیکم اذکنتم اعداءً فالف بین قلوبکم فاصبحتم بنعمته احوانا)
اس آیت میں اللہ کی رسی سے مراد اللہ کی کتاب قرآن ہے۔ اور تفرق کا مطلب یہ ہے کہ تم لوگ اپنے اپنے ذاتی مفاد کو لے کر متفرق نہ ہو جاؤاور اللہ کے دین میں سب بھائی بن کرر ہو (ویجوز ان یکون معنا ہ ولا تفرقوا متابعین للھوی والاغراض بھائی بن کرر ہو (ویجوز ان یکون معنا ہ ولا تفرقوا متابعین للھوی والاغراض المختلفة، وکونوا فی دین اللہ اخوانا) تفسیر القرطبی ہو کو اور اللہ کے دین میں اللہ اخوانا) تفسیر القرطبی ہو کو اور ا

زندگی کے دوطریقے ہیں۔۔۔۔۔ متابعت قرآن، متابعت ہول ان کی ساری توجہ مومن ہول اور پوری سنجیدگی کے ساتھ قرآن کا اتباع کرنا چاہتے ہول ان کی ساری توجہ خدائی احکام کی طرف لگ جائے گی۔ان کا تقوی ان کے اندریہ شدید جذبہ پیدا کرے گاکہ وہ ب لاگ طور پر خدا کی مرضی کو جانیں اور پوری طرح اس پر قائم ہو جائیں۔ اس کے برعکس جن لوگوں کی دلچیں کا مرکز ان کی خواہشیں اور ان کے اغراض ہول وہ بھی کیسال ذہمن کے تحت نہیں سوچ سکتے۔ ان میں سے ہر ایک اپنی خواہش اور اپنے مفاد کی طرف دوڑے گا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوگاکہ ان میں سے ہر ایک کی راہ دوسر سے سے الگ ہو جائے گ۔ دوڑے گا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوگاکہ ان میں سے ہر ایک کی راہ دوسر سے سے الگ ہو جائے گ۔ جو لوگ سچائی کے ساتھ خدا کی کتاب کو اپنار ہنما بنائیں ان کے اندر لازمی طور پر جو لوگ سچائی کے ساتھ خدا کی کتاب کو اپنار ہنما بنائیں ان کے اندر لازمی طور پر

ا تحاد ہوگا۔ اور جن لوگوں کی خواہشیں ان کی رہنما بن جائیں وہ لاز می طور پر متفرق اور مختلف ہو جائیں گے ،وہ بھی متحد گروہ نہیں بن سکتے۔

کتاب اللہ کو رہنما بنانے کی صورت میں یہ ہوتا ہے کہ برتر سپائی لوگوں کی توجہ کامر کز ہوتی ہے۔ یہ برتر سپائی چونکہ ایک ہے اس لئے تمام لوگوں کی توجہ صرف ایک نقطہ پرلگ جاتی ہے۔ اس فکری اتحاد کا نتیجہ عملی اتحاد کی صورت میں نکاتا ہے۔

اس کے برعکس جب لوگوں کی توجہ کامر کزان کی اپنی خواہش بن جائے توہر ایک کی خواہش بن جائے توہر ایک کی خواہش چو نکمہ الگ الگ ہو جائیں گے خواہش چو نکمہ الگ الگ ہو جائیں گے ۔ اسی کے نتیجہ کادوسر انام اختلاف وافتر ال ہے۔

آیت میں "جمیعاً" کا لفظ اسی حقیقت کی طرف اشارہ کررہاہے۔ قر آن کی مخلصانہ پیروی کا ذہن اشحاد کا مزاج پیدا کر تاہے۔ اس کے نتیجہ میں پوری جماعت متحد العمل بن جاتی ہے۔ اس کے برعکس اہواء اور اغراض عین اپنی نوعیت کے اعتبار سے تفرق کی طرف لے جاتے ہیں۔ اس کا نتیجہ افکار و اعمال کے اختلاف کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔

اجتماعی زندگی میں ایک کو دوسرے سے شکایت پیدا ہونا بالکل فطری ہے۔ عام حالات میں یہ شکایت پیدا ہو کر بڑھتی رہتی ہے۔ یہاں تک کہ لوگ اپنی اپنی شکایتوں کی بنا پرایک دوسرے سے دور ہو جاتے ہیں۔اس کا نتیجہ تفرق کی صورت میں نکاتا ہے۔

گر جن لوگوں کو ایمانی شعور حاصل ہو جائے وہ انسانی شکایتوں سے اوپر اٹھ کر خدا میں جینے لگتے ہیں۔شکایتیں ان کے اتحاد میں رکاوٹ نہیں بٹنیں۔وہ شکایتوں کے باوجو داس طرح ہو جاتے ہیں جیسے کہ وہ آپس میں بھائی بھائی ہوں۔ مغربي تبذرب اوراسلام

صیحے البخاری میں روایت ہے کہ پیغیر اسلام صلی التّر علیہ وسلم نے فرمایا: (ناللّه لِبوَیہ مدبب من برجل فاجر (التّراس دین کی مدد فاجر wicked شخص سے بھی کرنے گا) یہ حدبب آرٹ و فاجر (dichotomous thinking) کے اعتبار سے بیدا ہمیت رکھتی ہے۔ یہ تنائی طرز فکر (عتبال ہے۔ کا عتبار سے بیدا ہمیت رکھتی ہے۔ یہ تنائی طرز فکر وبتاتی ہے۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان صرف دوکبیٹگری — صالح اور فاجریس تقسیم ہیں ہوتے۔ بلکہ ان کی ایک تیسری قیم بھی ہے ،اور و ہمؤید (supporter) کی ہے ۔ بعنی ایک انسان بظاہر صالح نہیں ہے ، بظاہروہ فاجرد کھائی دیتا ہے ۔ تب بھی یقینی طور پر اس کے اندر ایک تیسری صفت ہوسکتی ہے ،اور دہ بیکہ وہ کسی اعتبار سے ہمار سے لیے تائید (support) کا ذریعہ بن مائے ۔

اسلام کی ابتدائی تاریخ میں حدیدیاسی غیر تنائی طرز فکر کی ایک عملی مثنال ہے ۔ ظاہری حالات کے اعتبار سے حدیدیکا فریق متفابل اسلام دوست نہتھا، اس لیے لوگوں نے اپنے تنائی ذہن کے مطابق بہتجھ لیا کہ وہ اسلام دیشمن ہے ۔ مگر پیغیر اسلام اپنی ربانی فراست (وزڈم) کی بسن اپر اسس مطابق بہتجھ لیا کہ وہ اسلام دیشمن ہوئے ۔ انھوں نے دریا فت کرلیا کہ یماں ایک تیسری صورت بھی موجود ہے ۔ اور وہ خود فریق خالف میں دعوت کے بچھے ہوئے امکانات ہیں ۔ چنانچہ آپ نے فریق تانی سے امن کامعا ہدہ کرکے دعوت کے امکانات کو کھول دیا ۔ اس کے بعدموا فق ماحول میں دعوت کے امکانات استعال ہونے لگے ۔ نیتے یہ ہواکھ وف دوسال میں اسلام کی تاریخ بدل گئی ۔ استعال ہونے لگے ۔ نیتے یہ ہواکھ وف دوسال میں اسلام کی تاریخ بدل گئی ۔

یں جھا ہوں کہ موجودہ نرمانہ ہیں مغربی تہذیب کامعالم بھی بین یہی ہے۔ آج دوبارہ ملان اس معالمہ ہیں اسی قیم کی dichotomy کا شکار ہورہے ہیں۔ چوں کر بظاہر مغربی تہذیب انھیں اسلام دوست دکھائی نہیں دیتی اس لیے تنائی طرز فکر کی بنا پر وہ سمجھ لیتے ہیں کہ مغربی تہذیب اسلام کی دشمن ہے۔ حتی کہ کھانتہا بینند (extremists) اس کو دجال بتارہے ہیں۔ سیکن اگر ہم اس dichotomy سے باہر آجائیں تومعلوم ہوگاکہ مغربی تہذیب اگر اسلام دوست نہیں تو وہ اسلام دشمن بھی نہیں۔ بلکہ حدیث کی زبان میں وہ اسلام کی معلون (supporter) ہے۔

آج دوباره اسی مومنان فراست (divine wisdom) کی عزورت ہے جو عدیبی کے موقع پر اختیار کی گئی۔ اگرہم ایس کرسکیں تو دوبارہ تاریخ اپنے آپ کو دہرائے گئے۔ ناموا فق صورت حال بیں موا فق حالات برآ مد ہوجا کیں گئے اور ہم اس فابل ہوجا کیں گئے کہ ان چھپے ہوئے موافق امکانات کو استعال کرکے اسلام کی نئی تاریخ بناسکیں۔

مغری تہذیب سے علم بردار اپنے سیاسی اور اقتصادی انٹر سٹ کے تحت بہت سی ایسی کارروائیاں کرتے ہیں جو ہمار سے نزدیک ہمار سے ملی انٹر سٹ کے خلاف ہوتی ہیں بطور واقعہ بیں اس بات کو درست مانتا ہوں۔ مگراس کا تعلق حقیقہ اسلام دشمنی سے نہیں ہے۔ بہت مر کامپٹیشن کامعاملہ ہے۔ بہدنی کامپٹیشن کے اصول پربنائی گئ ہے ،اس لیے اس قیم کے واقعات یہاں ہمیشہ جاری رہتے ہیں اور جاری رہیں گے۔ ہمیں چا ہے کران کو فطرت کا تقاضا قرار دیتے ہماں ہمیسہ جوبظاہر مخالف ہموے کہ این ساری توجران امرکانات کی تلاش اور ان کو استعال کرنے میں سکا دیں جوبظاہر مخالف حالات کے ما وجود ہمار سے بلے یہاں پوری طرح موجود ہیں۔

دجال کی حدیث بذات خود صحیح ہے۔ مگر جہاں تک جدید مغربی تہذیب کا نعلق ہے وہ قینی طور پر مال کے سخت نہیں آتی ۔ مغربی تہذیب کا معاملہ زیادہ صحیح طور پر اس دوسری حدیث سے تعلق رکھتا ہے جوا دخال الکلم کی نسبت سے بطور پیٹین گوئی وار د ہوئی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ مغربی تہذیب ا دخال الکلم کی خدائی اسکیم کے لیے ایک معاون عامل (supporting factor) بن کرا بھری ہے ۔ دیال والی حدیث سے اس کا براہ راست کوئی تعلق نہیں ۔

ندکورہ حدیث میں بتایاگیا ہے کرایک زبانہ آئے گا جب کراسلام کاکلرساری دنیا کے ہم چھوٹے اور بڑے گا جب کراسلام کاکلرساری دنیا کے ہم چھوٹے اور بڑے گارے اندر داخل ہوجائے گار غور کیجئے تو موجودہ اسباب کی دنیا میں اس بیشین گوئی کو عملی طور پر واقعہ بنا نے کے لیے بہت سے معاون ذرائع در کار تھے۔ یہ معاون ذرائع پچھے زبانہ میں موجود نہ تھے۔ یہ مون جدید مغربی تہذیب سے جس نے تاریخ میں بہلی باران تمام وسائل و ذرائع کو مکسل طور پر مہیا کر دیا ہے جواد خال الکار کے عمل کی کمیل کے لیے مزوری تھے۔

اسٹ طرح مدیث سے الفاظ میں ،مغربی تہذیب کاکیس نہ دوست کاکیس ہے اور دخمن کا کیس ، بلکہ اس کاکیس تیسراہے ،اور وہ موید (سپورٹر) کاکیس ہے۔اسس معاملہ کی عملی وضاحت کے یے اس نوعیت کی کچھ تائیدی چیے زیں مختفر طور پر بطور مثال ذکر کی جاتی ہیں۔

ا۔ ادخال الکلم کے لیے سب سے پہلی عزوری چیز جو در کار کتی وہ کمیونی کیشن کے عالمی ذرائع
ہیں ۔ اور یہ ایک مانی ہوئی حقیقت ہے کہ مغرب کالایا ہوا تہذیبی انقلاب انسانی تاریخ کا وہ پہلا واقعہ
ہیں ۔ اور یہ ایک مانی ہوئی حقیقت ہے کہ مغرب کالایا ہوا تہذیبی انقلاب انسانی تاریخ کا وہ پہلا واقعہ
ہے جس نے اس قیم کے عالمی کمیونی کیشن کو ہاری دسترس بیں دیے دیا جو اس عمل تی تکبیل کے لیے
ناگر میر طور پر در کا رہتھا۔

۲- دوسری لازمی هزورت کھلی ندم بی آزادی تقی-اگر ندہ بی آزادی نہ موتوم طلوب نوعیت کی کامبیاب عالمی بیغام رسانی ممکن نہیں ۔ یہ بھی مغربی تہذیب ہی کی دین ہے کہ اس نے ایک ایساد وربیدا کیا جہاں تاریخ بیں پہلی بار مذہبی آزادی کو انسان کے مغدس حق کے طور پر مان لیا گیا ۔

س- ادخال الکلم کی اسکم کو عالمی سطح پرمجمل کرنے کے لیے بے پناہ دولت درکار کتی۔ یہ چزبی مغربی تہذیب ہی کے مغربی تہذیب ہی کے دریعہ بالواسط طور پرمسلم ملکوں کو حاصل ہوئی ہے۔ یہ مغربی تہذیب ہی کے حاملین سطے جنھوں نے مسلم ملکوں ہیں بیٹرول کی دولت دریا فت کی۔ بھر بہی لوگ ہیں جنھوں نے مجد یہ شبنی دور پریدا کر سے اس بٹرول کو قیمتی (commodity) کی جندیت دیے دی۔ اس طرح سے عاصل مت دولت نے مسلمانوں کو آج اس قابل بنا دیا ہے کہ وہ ادخال الکلم کی عالمی مہم کی بڑی سے مرسی دیں۔ دیکر اسے جاری رکھ سکیں۔

ہ ۔ مغربی تہذیب کے ذریعہ حاصل شدہ تائیدوں میں سے ایک تائیدیہ ہے کاس نے بہا بار فری انکوائری کے اصول کو کامیابی کے ساتھ مقدس کت بوں تک وسیع کیا۔ اس کا نتجربہ ہواکد وہری تمام ندم بی کتابیں غیر تاریخی تابت ہوگئیں۔ اب استثنائی طور بر مرف قرآن ایک تاریخی طور پر تابت شدہ کتاب کی چنیت سے باقی رہا۔ اس طرح مغربی تہذیب کے بیدا کر دہ علی انقلاب نے اسلام کومنابلی کے درج بیں ندم ب کا واحد قابل اعتمار نمائندہ بنا دیا۔

۵- بھربہ مغربی ہمذیب ہی ہے جس نے فطرت کے چھیے ہوئے رازوں کو دریا فت کیا جو کر قرآن کی سچائی کی تصدیق کرنے والے تھے۔اس طرح مغربی ہمذیب ہی کا یہ کا رنامر ہے کہ اس نے قرآن کی اس آیت کی سائنسی نفیر کھی کر ۔۔۔ ہم انھیں آفاق وانفس میں اپنی نشانیاں دکھائیں گے یہاں تک کران پر کھل جائے کہ بہری ہے۔

مغرقی تہذیب کے حاملین کے ذریعہ عالم فطرت کے بے شارئے حقائق سامنے آئے ہیں جوکہ اسلام کی صداقت کو خالص علی بنیادوں پر درست تابت کررہے ہیں ۔

ہرکورہ اسباب کی بناپر میری قطعی رائے ہے کہ مغربی تہذیب دجال کا فہور نہیں ،اپنے امکانات کے اعتباریسے وہ اسلام کے حق بیں تائیداللی کا فہور ہے ۔ اس نے وہ تمام اسباب پیدا کر دیے ہیں جواد خال الکلم کی مہم کو کامیا بی کے ساتھ چلانے کے لیے عزوری ہیں ۔موجودہ زمانہ بیں ان امکانات کو استعمال کرتے ہوئے یہ کام بخوبی طور پر انجام دیا جاسکتا ہے ۔

اس کو قبول کر رہے ہیں ۔ حدید یہ کامعالم طے ہونے کے بعد سے ران کی سورہ الفتح اتری تقی اس میں اس کو قبول کر رہے ہیں ۔ حدید یہ کامعالم طے ہونے کے بعد سے ران کی سورہ الفتح اتری تقی اس میں کہا گیا گیا۔

that it may be a sign for the believers, and that He may guide you to a straight path. (48:20)

دوسرے نفظوں میں برکہ بیرمعا مل اس کے ہوا تاکہ تم کوایک علامتی واقعہ کی صورت میں تبایا جا کے کہ اس طرح کے معاملات میں تم dichotomy میں گرفتار دنہ ہو بلکہ تبیرار است تلاش کرو۔ بی حد ببیب برنسیل ہے اورمغربی تہذیب کے معاملہ میں ہمیں اسی حد ببیب پرنسیل کوا ختیار کرنا ہے۔ اس کے بعد خدا کی یہ بنتارت ہمارے اوپر صادق آئے گی کرم نے تم کو کھلی فتح دے دی (48:1)

### غسل اسلام بین

اسلام میں قلب و روح کی پاکی کے ساتھ جسم کی پاکی پر بھی بہت زیادہ زور دیاگیاہے یہاں تک کر رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم نے فر ابا کہ پاکیزگی اُ دھاایمان ہے (المطہور بنصف الایمان) نماز اسلام کی اہم ترین عبادت ہے۔ اس کے منعلق فر مایا کہ الٹر کوئ نماز جسمانی پاکی کے بیز قبول نہسیس کرتا (الایقبل اللہ صلاۃ بغیر طبہور) ہرنماز کے ساتھ وصنوکو لازم قرار دیاگیا جو گویا کہ اُ دھا غسل ہے۔ جہال تک مکمل جمانی غسل کا تعلق ہے قوحدیث کی کت بوں میں طہارت کے ابواب پڑھنے ہے اندازہ ہوتا ہے کہ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب عام طور پر روز ان غسل کرتے سے اندازہ ہوتا ہے کہ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب عام طور پر روز ان غسل کرتے سے اندازہ ہوتا ہے کہ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب عام طور پر روز ان غسل کرتے سے ۔ اس زمانہ میں فجرسے پہلے غسل کا عام رواج تھا۔ اس واقد کو حدیث کے کسی بھی محب سوعہ میں کتا ب الطمارۃ کے تحت دیکھا جا سکتا ہے۔

منداحدی ایک روایت میں بتایا گیاہے کہ خلیفہ سوم حضرت عثمان ہردن ایک بارغسل کرتے سے کھے (کان عثمان یعنسل کل بوج مستی ہرروز صبح کوغسل کرنا انسان کی ایک فطری صرورت ہے۔ یہ فطری تقاصنا یقین طور پر اسلام میں بھی شامل ہے جو کہ حقیقی معنوں میں فطرت کا دین ہے۔

اس معاملہ بین بغض لوگوں کو ایک روابت سے استنباہ بیش آیا ہے۔ ضیحے البخاری میں روابت ہے۔ حضرت عائشہ منباتی ہیں کر جمعہ کے دن لوگ دور دور سے چل کر مدینہ اتنے نظے بینا نجم ہے دن لوگ دور دور سے چل کر مدینہ اتنے نظے بینا نجم ہے بینا نجم مے بسینہ نکل رہا ہوتا تھا۔ رسول السّر صلی السّر علیہ وسلم نے یہ حال دیکھ کر ان کے ایک آدمی سے کہا: لوگ کم تنظم شرح ہوں کے ہوں کہ ایک آدمی سے کہا: لوگ کم تنظم شرح ہوں کہ دن ا چنے آپ کو یاک کر لیتے۔

اس حدیث کاکوئی تعلق روزار غسل یا ہمنتہ وارغسل سے نہیں ہے۔ اس کامطلب سادہ طور پرصرف یہ ہے کہ آج نم بہت سے لوگوں کے ساتھ ملی کرنماز اداکر و گئے۔ ایسے اجتماعی موقع کا تہمیں لحاظ کرنا چاہیے اور نہائے بغیراس میں کشدیک نہیں ہونا چاہیے۔ یہموقع کے اعتبار سے غسل کی خصوصی اہمیت کا بیان ہے رہ کوغسل کے دفت اور میعاد کا تعین ۔

### دين قطرت

خورث بسبل صاحب ریدائش ۱۹۲۷) سے ۲۲ جون ۹۱ کو دہلی میں ملاقات ہوئی۔وہ جمّوں کے رہنے والے ہیں۔ انھوں نے کئی سبق آموز واقب نت بتائے ۔

انھوں نے تبایا کہ صلع را جوری میں ایک مقام کالا کو ط ہے۔ یہاں ایک صاحب راجہ رام شرا ہیں ۔ اِس وقت وہ محکمۂ تعلیم میں ڈرسڑکٹ بلاننگ افسر ہیں ۔ ان سے پاس ایک آدمی ان کی گائے خریدنے کے بید آیا ۔ انھوں نے کہاکہ میرہے پاس کائے نوہے، مگراس کو حال میں باولے کتے نے کاٹ بیاہے۔ اگر آپ یہ جانبے کے بعد تھی خرید نا جا ہیں تو آپ اس کو خرید سکتے ہیں ۔

تحجید دنوں بعد یاکتنان ٹی وی دیکھتے ہوئے شرماصاحب نے ایک مدیث کامضمون سنا۔ اس میں تا یا گیا تھا کہ مسلمان وہ ہے جو تجارت کے وقت اپنے سودے کی خرابی سے گا کم کوآگاہ كردے۔ شرماصاحب كويە بپوگرام سن كراپنا گائے كا واقعہ يا د آيا - الفول نے كہا: اس لحاظه تومیں میں سان ہوں۔ یہ حدیث سنن ابن ماجہیں ہے۔ اس کے اصل الفاظ یہ ہیں :

كيا تووه برابر الله كي ناراضكي مين رستاه وافرشة

برابراس پرلعنت کرتے رہتے ہیں ۔

عَن وَلَيْلَةَ مِنْنِ الْاسْقَع ، قال سَمِعتُ رسولَ الله ت واثله بن اسقع كهن بي كدبب في رسول الشرصل الله صَلِّى اللهُ عَليه وَسَلَّم يقول: من باع عيبًا عليه ولم كويد كهت موك سناك حس آدمى في عيب دار بَهُ مُيْنَتِه لَمْ يَنَلُ في مقتِ اللهِ أَوْلَمْ قَول عِيزِيجي اور خريداركو اس كيب سا كاهني الــمَلَائِكَةُ قَلْـ عَنْهُ -

حقیقت پہ ہے کہ اسلام کوئی اجنبی جیز نہیں ۔ اسلام دین فطرت ہے ۔ ہر آ دمی حس فطرت یر پیدائی گیاہے ، اسی کو اسلام الفاظ کی صورت دیدیتا ہے۔ اگر باہمی نفرت اور قومی حصب گڑوں کی فضا ختم کو دی جائے اور اسسلام کی نمائندگی کرنے کے بیے صرف قرآن اور حدیث لوگوں کے سامنے ہوتو بے شار آ دمی اسلام کو عین اپنے دل کی آواز سمجیب کے اور اس کو اس طب رح اینالیں گے جیسے کہ وہ خود ان کی اپنی جب بے محقی جو کھیے عرصہ گم رہنے کے بعد دوبارہ انھیں والیس مل گئی ۔ دین فطرت این آب میں ایک طاقت ہے ،اس کوکسی مزید طاقت کی صرورت نہیں۔

ندکورہ حدیث کوئی ایک حدیث نہیں۔ قرآن اور حدیث کی تمام تعلیمات کا معاملہ یہی ہے۔ حقیقت ہے ہے کہ اسلام کی تمام تعلیمات فطرت پر مبنی ہیں۔ جو فطرت ہے وہی اسلام ہے اور جو اسلام ہے وہی فطرت ہے۔ دونوں کے درمیان پیعلق ایسا ہے جو بھی بھی ختم نہیں ہوتا۔ اسی حقیقت کوقرآن میں اس طرح بتایا گیا ہے، پس تم میسوہ وکر اپنارخ اس دین کی طرف رکھو، اللہ کی فطرت جس پر اس نے لوگوں کو بنایا ہے۔ اس کے بنائے ہوئے کو بدلنانہیں، یہی سیدھادین ہے۔ (الروم ۳۰)

# عبادات

### وصنو کی برکت

حصزت عنمان بن عفان رصی الشرعة سے روایت ہے کہ دسول الشرصلی الشرعلبہ و لم نے دسرمایا کہ جس خص نے دوایت ہے کہ دسول الشرحل الشرعلبہ و لم نے دسرمایا کہ جس خص نے دونوکیا ، اسس سے اس کی خطائیں جاتی رہی ہیں ۔حتی کہ نافن کے نیچے کی بھی دمن قوت کے فاحسن الوضوء کو جبت خطایاہ محتی تخسرے مسن تحت اظلالہ میں رواہ مسلی

بہتر وصنو سے کیام او ہے ، اسس کی وضاحت دوسری روایتوں سے ہوتی ہے ۔ حضرت عرب خطاب رصی الشرعنہ سے روایت ہے کہ رسول الشر صلی الشرعلیہ و کم بن گواہی دیتا ہوں کہ بھی وصنو کرے ، بھر وہ اسس کو بوری طرح کرے ۔ اس کے بعد وہ کھے کہ بیں گواہی دیتا ہوں کہ الشرکے اللہ کے سواکوئی اللہ نہیں ، اسس کاکوئی شریک نہیں ۔ اور بیں گواہی دیتا ہوں کہ محمد الشرکے بندے اور اسس کے رسول ہیں تواس کے لیے جنت کے آسموں در وازے کھول دیئے جانے بندے اور اسس کے رسول ہیں تواس کے لیے جنت کے آسموں در وازے کھول دیئے جانے ہیں ، وہ جس در وازہ سے چاہیے داخل ہوجائے (ساسنکہ من احب یتو صناً فیبلیغ الوضوع شمیل ، وہ جس در وازہ سے چاہیے داخل ہوجائے (ساسنکہ من احب یتو صناً فیبلیغ الوضوع شمیل ، وہ جس در وازہ ہے ۔ ساست کے وہ سے داخل ہوا جانے کہ داخل ہو جانے کہ دیا ہو جانے کہ داخل ہو جانے کہ داخل ہو جانے کہ دی جانے کہ دیا ہو جانے کہ دور جانے کہ دور جانے کہ دی جانے کہ دور جس در دور کے کہ دی جانے کی جانے کے کہ دی جانے کہ دور جانے کہ دی جانے کہ دی جانے کہ دور جانے کہ دور جانے کی جانے کے کہ دور جانے کہ دور جانے کہ دی جانے کی جانے کہ دور جانے کہ دور جانے کہ دی جانے کی جانے کہ دور جانے کی جانے کے کہ دور جانے کی جانے کی

مختلف روایتوں میں یہ بات مختلف اندازسے بتائی گئی ہے کہ وصوبسے آدمی کے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ وصنواسس کے گناہوں کے میل کو دھو تارہتا ہے، یہاں تک کدوہ اپنے

### دىر ياغمل

ایک روایت الفاظ کے معمولی فرق کے ساتھ حدیث کی مختلف کتابوں میں آئی ہے۔ سیح البخاری (کتاب الرقاق، باب القصد والمداومة علی العمل ) کی ایک روایت کے الفاظیہ بین: ان احب الاعمال الی الله ادومها و إن قل (اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ پندیدہ عمل وہ ہے جودریا ہو، اگر چہوہ کم ہو) فتح الباری الرب ۳۰۰

اس قول رسول کا ایک تعلق عبادات سے ہے۔ مثلاً نفل نمازیانفل روز ہیں آ دمی کو ایسی مقدار کو اپنامعمول بنانا ہا ہے جس کو وہ ہمیشہ جاری رکھسکتا ہو۔ ایسانہیں ہونا جا ہے کہ تھوڑے دن تو بہت زیادہ نوافل کا اہتمام کرے اور اس کے بعدوہ کم پر بھی قائم ندر ہے۔

یہ ایک مستقل اصول حیات ہے۔ اور اس کا تعلق زندگی کے ہرپہلو سے ہے، دوسر کے فظوں میں ، اس کا مطلب یہ ہے کہ جو کام بھی شروع کرواس کوالی صورت میں شروع کروجو برابر جاری رہنے والی (sustainable) ہو۔ یہ منصوبہ بندعمل کا اہم ترین اصول ہے۔ اس دنیا میں ہر بڑا نتیجہ منصوبہ بندعمل کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔ اور نتیجہ خیز منصوبہ وہی ہے جو شروع کرنے کے بعد دیریک جاری رہ سکے۔

اس دنیا میں کسی عمل کا نتیجہ ہمیشہ دریمیں نکلتا ہے۔تھوڑے وقت میں کوئی بڑا نتیجہ پالینا موجودہ دنیا کے نظام میں سرے ہے ممکن ہی نہیں۔ایسی حالت میں نتیجہ خیر عمل وہی ہوسکتا ہے جو دریر پاعمل ہو۔ جو کم کسی نتیجہ ہوکررہ جو کسی خوری نے کہ دوہ اس دنیا میں بے نتیجہ ہوکررہ جائے گا۔

آ دی کو جائے کہ وہ جو کا م شروع کرے اس کو متنقل مزاجی کے ساتھ مسلسل جاری رکھے۔اور جس عمل کو مسلسل جاری رکھنا اس کے لئے ممکن نہ ہواس کو وہ شروع ہی نہ کرے۔ کیوں کہ ایسے آغاز کا کوئی انجام اس دنیا میں ہرگز نکلنے والانہیں۔

#### تنماز

صدیث میں آیا ہے کہ رسول الٹرصلے الٹرعلیہ و کم نے فرایا کہ آومی اور کفر کے ورمیان ترک صلاۃ ہے۔ (جین الدجیل والک غربت کے درمیان ترک صلاۃ عداد اجین الدجیل والک غربت کے درمیان ترک صلاۃ عداد السدین ناز " الٹراکیسر" کے قول سے تٹروع ہوتی ہے اور " السلام علیکم ورحمۃ الٹر" کے قول بڑتم ہوتی ہے۔ جیسا کہ حدیث بیں آیا ہے: خصر دیں حا المتکبیر و خصلید کھا المنسلیم ۔

نازی ابتدائی تیاری وصنوسے سے موتی ہے۔ وصنوکے بارہ بیں حدیث میں آباہے کہ اس شخص کی نماز نہیں جس کا وصنونہ ہو اور اس کا وصنونہ یں جس نے اس پر الشرکے نام کو یا د نہ کیا (الاحسلاة المعن لا وصنوع لمد ولا وصوع لمدن لم ید کر اسم الله علیه) وصنوحقیقة ایک قسم کی علی دعاہے۔ اُدمی اپنے جسم کے کچ نما تندہ حصوں کو وصوکہ الشر تنسسال سے درخواست کر تاہے کہ اس طرح توابی رحمت کے پائی سے میرے پورسے وجود کو پاک کر دے ، قومیرا تزکیہ کرکے مجے جنت بیں داخل کو دے ۔ مورف ن جب اذان کے کلات کہتا ہے تواسس کے بارہ بیں حکم ہے کہتا م نمسازی اس کو

سن کو اسی طرح اپنی زبان سے دہرائیں۔ یہ دہرانا در حقیقت مؤذن کی پیکاد پر لبیک کہنا ہے۔ اس کامطلسب یہ ہے کہ بندہ اس دین علی کے لیے پوری طرح تیاد ہے جس کی طرف اس کو بلایا گیا ہے۔

اس کے بعد آدمی الشرا کمب ر (الشرسب سے بڑا ہے) کہہ کرنیاز میں داخل ہوجا تا ہے۔ یہ اس حقیقت واقعہ کا اعتراف ہے کہ اس دنیا میں بڑائی صرف ایک خدا سے رہجرا آدمی ا دب سے کھڑا ہوتا ہے، وہ جمکتا ہے اور زمین پر اپنا سرد کھ دنیا ہے۔ یہ اس بات کاعملی اقراد ہے کہ خدا بڑا

اس طرت گویا وہ زمین پر بیسنے والیں اور بائیں چہرہ کھیرکر کہتا ہے کہ انسکا کہ علیکہ وَ فَصَفَدَ اللّٰہ اس طرت گویا وہ زمین پر بیسنے والے تمنسام لوگوں کے بیاسلامی اور خیرخواہی کے جذب کا اظہار کرتا ہے۔ نعدا کو گواہ بن اکر وہ عہد کرتا ہے کہ وہ دنیا ہیں اس طلب رح دہے گا کہ اس کی وہ سے سے سمی کی سلامتی کو کوئی خطرہ لاحق نہ ہو، ہرایک کی جان اور مال اور آبرو، ہر جیز اس سے محفوظ اور مامون رہے۔

#### نماز ذربعیک علاج

كان فتى من الانصاريصلى مع النبى صلى الله عليه وسلم ولاسيدع شيئا من الفواحش والسرقة الاركب ففال : فدن كرنلنى صلى الله عليه وسلم فقال : ان الصلاة ستنهاه - فلم يلبث أن تاب وصلحت حاله - فقال رسول الله عليه وسلم : الم اقل لكم صلى الله عليه وسلم : الم اقل لكم الها مع لاحكام القرآن ١١/٤٠٠ - ١٣٨)

انصار کا ایک نوجوان رسول الٹرصلی الٹرطیروم سے ساتھ نماز پڑھتا تھا۔ مگراس کے ساتھ وہ فواحش اور سرقہ کا بھی ارتکاب کرنا تھا۔ اس کا ذکر رسول الٹرصلی الٹر علیہ دسلم سے کیا گیا۔ آپ نے فر مایا کہ نماز عنقر بب اس کو ان چیزوں سے روک د ہے گی۔ آخر کا راس نے توریم لی اور اس کا حال در ست ہوگیا۔ اس سے بعدر رول الٹر صلی الٹر علیہ دسلم نے فر مایا : کیا ہیں نے تم سے نہیں کما تھا۔

نازاگر واقعی شعور سے ساتھ بڑھی جائے تو وہ آ دمی سے اندر صاسیت کوجگانے کا ذریعہ بنتی ہے۔ جب آ دمی سے اندر دبنی حساسیت جاگ اسھتی ہے نواس سے بعد وہ اپنے آپ اصلاح کے راستہ کو اختیار کر لیتا ہے۔ اس سے بعد نماز اس سے یے صرف ایک روایتی عمل نہیں رہی ، بلکہ وہ اس سے اور نگر اس بن جاتی ہے۔ جیسا کر قرآن میں ارشاد ہوا ہے : (ف انصلاہ تنفیٰ عن الفحشاء و المنسک (نماز آ دمی کو فحق اور بری باتوں سے روکتی ہے)

ندکورہ نوجوان پہلے بے شعوری کی نماز پڑھتا تھا۔ دھیرے دھیرے اس کا ذہن بدلا۔ وہ چونکہ عربی جانتا تھا ، اس لیے قرآن کی قرأت اور نماز کی دوسری دعائیں اور اذکار اس سے ذہن پر اثر ڈالتے رہے ۔ مسجد میں اہلِ ایمان سے ملاقات اور گفت گواس کونٹی سوچ کی طون برطانی رہی۔ اس طرح کی مختلف چیزیم مسلسل اس سے اوپر اثر انداز ہوتی رہیں۔ یہاں تک کہ بے روح نمازی سے اوپر اطرح کو دو سیانمازی بن گیا۔

ہر شکل سے ساتھ ایک اببرٹ ہوتی ہے۔ کوئی آ دمی اگر شکل کو پوری طرح اختیار کرلے تو اببرٹ بھی دھرے دجرے اس سے اندر پیدا ہوجائے گی ۔

#### مسجداورنماز

حضرت انس مجتے ہیں کہ ہیں نے رسول التُرصلی التُرعلہ وسلم کویہ کہتے ہوئے ساکہ میری امت پرایک ایبا زرار اُسے گاکہ لوگ مسجدوں پر فخر کریں کے مگر اس کو ( ذکر ونمازسے) بہت کم آباد کریں گے دیا تی علی امتی زمان بت باھون بالمساجد تُم لا یعمر ونھا (لا قلیلا) فع اباری ۱۳۲/۱

حصزت انس ضب ایک اور روایت ہے کرسول النّر طیروسلم نے قربایا کر قیارت نہیں اسٹر علیہ وسلم نے قربایا کر قیارت نہیں اسک کی بہال کک کر لوگ مسجدوں پر فحز کرنے لگیں دالا تقدیم المساحة حتی یتبا هی المناسّ فی المساحد) سنن ابی داؤد ۱۲۰/۱

اس طرح کی روایتیں دراصل دور زوال کے مظاہر کو بتاتی ہیں ۔ جب کسی قوم پر زوال آہے تو ہمیشہ یہی ہوتا ہے کر دوح ختم ہو جاتی ہے ، اور ظاہر ی چیزوں کی دھوم بطر ھر جاتی ہے ۔ البیے زانہ یں اوگ مبعدوں کی کٹرٹ کا پر جوش طور پر چر چاکر تے ہیں ۔ وہ سید کی شاندار تعمیرات پر خوٹ رکرتے ہیں ۔ وہ اپنی قومی عظمت کو مساجد کے درو دیواریس نایاں کرنے کی کوٹ ش کرتے ہیں ۔ ایسے زانہ یں اوگ صرف ظاہر کو جانے ہیں ، اس بلے ان کے پاس عارتی عظمت کے مواکوئی او عظمت نہیں ہوتی جس میں وہ ایسے کو برتر محموس کر سکیں ۔

مگر جب اوگوں میں دین کی روح زندہ ہوتوان کی نظر میں درو دیوار کی کوئی اہمیت ہیں ہوتی معمولی طور پر بنی ہوئی معبدوں میں نماز پڑھ کران کو اور زیادہ سکون ماتے ہے۔ان کو ایسی مجدیں بیند آتی ہیں جمال روٹینیوں کا انتظام نہ ہو ، کیوں کہ وہاں توجہ الی النٹر میں ان کے یلے کوئی چیز حارج نہیں ہوتی ۔ نرم خالینوں پر سجدہ کرنے کے بجائے انتیں ملی کے فرش پر اپنی پیٹیانی رکھنا زیادہ مجبوب ہوتا ہے ، کیوں کہ بیران کے عاجز اند مجدہ کے زیادہ حسب حال ہوتا ہے۔

درو دیواری عظمتبن ان اوگوں کے بلے خلل اندازی کا باعث ہونے لگتی ہیں جو اسٹر کی عظمت و کبریان میں کچھ کمحات گزار نے کے بلے مسجد میں اُستے ہیں۔ وہ چاہئے ہیں کہ ان کے اور ان کے رب کے درمیان کوئی اور چیز حاکل نہ ہو، اس بلے وہ سادہ مسجدوں کو اپنے یے بیند کرتے ہیں نرکے چک دمک والی مسجدوں کو ۔

#### نماز بإجاعت

حضرت عبد الله بن عمر کہتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرطایا جماعت کے ساتھ نماز تنہا نماز کے مقابلہ میں ۲۷ درجہ افضل ہے۔ عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: صلاة الجماعة تفض كُ صلاة ألف نبّ بسبع وعشرين درجة

(موطاالامام مالك ٩٣)

نماز کی مطلوب کیفیات جاعت کی نمازیس بڑھ جاتی ہیں۔اس لیے اس کا تواب بھی اللہ ہے۔ یہاں تنہا نماز کے مقابلہ میں زیادہ ہوجا تا ہے۔

جماعت کی ناز کے لئے اومی کو پہلے سے سوچنا پڑتا ہے کہ اب وقت آگیا ہے۔ اب مجھ کو سجد چلنا چاہئے۔ اس طرح نمازی کا ذہن بیشگی طور پرعبا دت کی سوچ میں لگ جا تا ہے۔ بعروہ اپنے گھر سے نکل کرمسجد کی طرف رو ان ہوتا ہے۔ ہرت رم اس کو یا در واتا ہے کہ تم خدا کی عبا دت کے لئے جا رہے ہو۔ اس طرح گویا وہ نماز سے پہلے نماز میں مشغول ہ لی جا تا ہے۔

مسجدیں اس کو ناز کا پورا ماحول نتاہے۔ یہاں وہ عسوس کو تاہے کہ میں اکیلا نازی نہیں ہوں۔ بلکہ میں ایک وسیع نازی برا دری میں سٹ مل ہوں۔ پہلے اس کی حیثیت اگر صرف نماز پڑھنے والے کی تقی تو اب اس کی حیثیت ناز قائم کرنے والے کی بن جاتی ہے۔

پهرجاعت کی نازخود اینا اندرعظیم تواب رکھتی ہے۔ اکیلے کی نمازیں گویا کہ وہ اپنا امام آپ تھا۔ یہاں اس نے دوسرے کی امت میں نماز ادا کرکے مزید تواضع اورخشوع کا نبوت دیا۔ اکیلے کی نازیں اس نے اپنے انفرادی اسلام کا حساس تازہ کیا تھا۔ جاعت کی نازیں اس نے دوسرے ہم ند بہوں کے ساتھ اجتماعی اسلام کا زندہ بجر برکیا۔ اکیلے کی نمازیں اس نے ایک فرد کی سطی رفیفان خداوندی کو یا یا تھا ،جاعت کی نمازیں وہ پورے جموعہ پر اتر نے والے فیضان خداوندی یں شریک ہوگیا۔

اسی کے ساتھ جاعت کی ناز کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ آ دمی مجد کے مقدس ماحول میں اپنے دوسرے محالیوں سے جراجا آ ہے۔ وہ ان سے بھتا بھی ہے اور ان کوسکھا تا بھی ہے۔ وہ ان سے باتا بھی ہے اور انسی کوسکھا تا بھی ہے۔ وہ ان سے باتا بھی ہے اور انسی دیتا مجی ہے۔ ایسا مہدا و اکرنے والا بن جاتا ہے۔ بھی ہے۔ اکیلے کی نازیس اس نے اگر صرف نازا داکی تھی توجاعت کی نازیس وہ پورے اسلام کوا دا کرنے والا بن جاتا ہے۔

### برائی کے خلاف روک

قرآن میں ہدایت دی گئ ہے کہ ناز قائم کرو ، بے شک ناز فحق اور بری باتوں سے روکتی ہے راقعرالصلوۃ ان الصلوۃ تنظیعن الفیشاء والمنکر) ابن ابی حاتم نے حفرت عران بن حصین سے روایت کیا ہے کہ رسول الٹی الٹی علیہ وسلم سے اس آیت کے بارہ میں پوچھا گیا تو آ ب نے فر مایا: من لوند ندھه صلوق عرب الفی شاء والمنک سر حس کی ناز اس کوفشا راورمنکر سے در روکے تواس فلاصلوق لئ

نازیاہ، نمازاس حققیت کی یا دد ہائی ہے کہ ادمی ایک ایسے فدا کے سامنے زندگی گزادرہا ہے جس کو آدمی اگر جنہیں دیجتا، مگرخدااس کو دیمید ہا ہے۔ جو آدمی مجدسے بیسبق لے کر لوٹے، کیا وہ ہا ہم اگر خداسے غافل زندگی گزاد سکے گا۔ نما زمیں آدمی اس بات کا اقراد کرتا ہے کہ خداسب سے بڑا ہے۔ جو آدمی اس اقراد میں سچاہو کیے مکن ہے کہ نماز کے بعد وہ اپنی بڑائی کا جبنڈ ااس خانے میں مصرون ہو جو اس نے۔ نماز میں آدمی ہو کچھ پڑ فقا ہے وہ خدا کے سامنے اس بات کا عہد ہوتا ہے کہ وہ خدا فالکا کا پابست دبن کرزندگی بسرکرے گا۔ بھر کیے مکن ہے کہ باھسسونکل کوہ لوگوں کے درمیان سرکش اور باغی کی طرح رہنے گئے۔ نماز کے افعال اس بات کا اظہار میں کہ آدمی کا سینہ خدا کے خوف دمجبت سے سرشار مونے کا سرشار ہے۔ بھر کیوں کر ایسا ہوسکتا ہے کہ آدمی محد میں توخد اکے خوف و محبت سے سرشار مونے کا دعویٰ کرے اور جب با ہر نکلے تو اس طرح رہنے گئے جسے کہ اس کے بیسنے میں نہ خدا کا خوف ہوا و دخوا کی عب میں نہ خدا کا خوف ہوا کہ دخوا کی عب میں نہ خدا کی عب میں نہ خدا کی عب میں نہ خدا کی عب میں۔

نماز اگر حقیقی روح کے ساتھ پڑھی جائے تو یقیناً وہ فخشار اور منکر سے روکنے والی بن جائے گی۔ سیکن اگر نماز حقیقی روح سے خالی ہوتو وہ محض ایک رسم ہوگی جس کا آدمی کی اصل زندگی سے کوئی تعلق نہ ہوگ ۔ کبیوں کہ وہ آدمی کو فحشا راور منکر سے روکنے والی نہ بن سکی۔ والی نہ بن سکی۔

یہ بات ایسی ہی ہے جیے کہا جائے کہ بیا پوکھ اور کی کھر کر ہی جو ببیط ایشا رہے اس کے اندر باپ کا دب نہیں۔ بہن کوسٹ قہ میں ویکھ کرجس بھائی کی مطھی نہ کھلے وہ بھائی نہیں۔ دوست کی موت کی خبر جس کا قہقہہ سندر نزکر سے اس کی دوستی دوستی نہیں۔

#### سلف کنٹر ول کی تربیت

روزہ سے بلے اصل عربی لفظ صوم ہے۔ صوم سے معنی ہیں رکنا (abstinence) روزہ میں چوں کہ آدمی کھانے پینے سے اور دوسری خواہشوں سے رک جاتا ہے، اس یلے اس کوصوم کا نام دیاگیا۔

اسلامی مشدیعت میں روزہ مسلسل ایک مہینہ تک سے لیے ہے۔ ہرسال قمری کیلنڈر سے اعتبار سے رمضان سے مہینہ ہیں میں روزہ سکان پرفرض ہے ۔ سال میں ایک مہینہ کا یہ روزہ ہراس مسلان پرفرض ہے جواس کور کھنے کی طاقت رکھتا ہو۔

یدروزہ رمضان کے مہدینہ کی مہلی تاریخ سے نشروع ہوتا ہے اور مہدینہ کی آخری تاریخ کوختم ہوتا ہے۔ چونکہ اس کا نحصار چاند دیکھنے پر ہے ،اس لیے وہ کبھی ۲۹ دن کا ہوتا ہے اور کبھی ، سر دن کا ۔

صبح کوروزہ سنہ وع کرنے سے پہلے جو کھانا کھایا جا تاہے اس کوسحری کہتے ہیں۔ اسس سحری کا وقت صبح صادق (morning twilight) کے ظہور تک رہتا ہے۔ روزہ توڑنے کے بلے جو کھانا کھایا جاتا ہے اس کو افطار کہتے ہیں۔ اس کا وقت سورج ڈو بنے کے فوراً بعد شروع ہوتا ہے۔ روزہ دار پر کھانے پینے وغسیدہ کی جو پا بندی ہے وہ صرف دن کے لیے ہے۔ رات کے وقت کسی قسم کی کوئی یا بندی نہیں۔

شام کوروزہ توڑت وقت جو د عاپڑھی جات ہے ، اسس کاخلاصہ یہ ہے : خدایا ، میں نے بیرے حکم سے روزہ رکھا اور تیری اجازت سے میں نے افطار کسیا۔ یہ د عاروزہ کی روح کو بہتاتی ہے۔ اکسس سے معلوم ہوتا ہے کہ روزہ کی اصل روح یہ ہے کہ آدمی ا پنے آپ کو حند اک مرضی کا پابند بنائے ۔ یہ پابندی پوری زندگی میں مطلوب ہے ۔ رمضان کے مہینہ کا روزہ اسی پابند دندگی کی سالانہ علامتی مشق ہے ۔

اسلام کے مطابق ، موجودہ دنیا ہیں انسان کو امتحان (Test) کے لیے رکھا گیاہے - اسس کو جو آزادی ملی ہے وہ اس لیے ہے کہ وہ اس کو خود اپنی مرضی سے خلاکے حکموں کی پابندی ہیں استعمال کرے ۔ آزادی کے اس پیابند استعمال کے لیے آدمی کو اپنی نحوا ہمشوں پر روک لگانا پڑتا ہے ۔ اس کے لیے سلف ۔ کنٹر ول کی استعداد در کا رہے - روزہ اسی سلف کنٹر ول کی سالان تربیت ہے ۔

سلف کنوطول والی زندگی سے لیے صبر کی صفر درت ہے۔ روزہ یہی صبر کی صفت آدمی سے اندر پیدائرنا ہے۔ اسی بنا پر حدیث میں روزہ کو صبر کا ہمینہ (شہر (نصبر) کہاگیا ہے۔ دنیا ہیں اسلامی طزئ زندگی گزارنے سے بیے سب سے زیادہ جس چیزی اہمیت ہے وہ صبر ہے۔ اسی یائے قرآن ہیں بتایا گیا ہے کہ صبر کرنے والوں کو خدا کے یہاں بے صاب اجمد دیاجائے گا (39.10)

بے حساب اجری مبنی خوش خری حدیث میں روزہ سے بلے بھی بٹائی گئی ہے۔ ابوھریرہ اُ کہتے ہیں ہوئے کہ بیا کہ کہتے ہیں کہ پیغمبر اسسال مصلی السّر علیہ وسلم نے فر ما یا کہ انسان کے نیک اعمال کا بدلہ دس گئا سے کے کرسات سوگناتک دیاجا آ ہے۔ گرروزہ میرے یہے۔ اور میں ہی اس کا (بے حساب) بدلہ دول گا (بخاری وسلم)

بے حساب بدل کا استحقاق اصلاً مبر سے لیے ہے۔ مبراسلام بیں سب سے بڑی نہی اور سب سے بڑی نہی اور سب سے زیادہ قابل وت درصفت ہے۔ روزہ آدمی کو اسی صابرانز زندگ سے لیے تیار کرتا ہے ، اسی لیے روزہ پر بھی بے حساب انعام رکھ دیا گیا۔

بیغبراسلام نے فرمایا کہ جبتم بیں سے کسی شخص کے روزہ کا دن ہوتو وہ نہ کسی کوگالی دے اور نہ کسی سے جھگڑا کرے - اگر کوئی شخص اس کوگالی دے یااس سے لڑائی کرے تو وہ اسس سے کمر دے کہ « بیں ایک روزہ دار آدمی ہوں "

یمی وہ چیزہے جس کو صبریا پابندی کہا گیاہے۔ بعنی است تعال کا موقع پیش آئے تو اس بیر شتعل منہونا۔ دوسروں کے منفی رویہ کے باوجود اپنے آپ کو مثبت رویہ برتا کم رکھنا۔ کوئی شخص زیادتی کریے تنہ بھی کی طرفہ طور پر اپنے آپ کوجوابی زیادتی سے بچانا۔

روزہ ایک سالانہ تربیتی کورکس ہے جو آدمی کو اسی ضبط نفس سے قابل بنا تا ہے جہس آدمی کے اندر وہ طاقت آگئ جس سے ذریعہ وہ اپنے آپ کو کھا ہے، جس کے ذریعہ وہ اپنے آپ کو کھا ہے، جس کے ذریعہ وہ اپنے آپ کو کھا ہے اور مطلوب کے ذریعہ وہ اپنے آپ کو کشتہ ریعت کی مقرر کی ہوئی اضلاقی حدید باقی رکھے، اور محیسے اور مطلوب ذرید گی گزارے۔

روزہ میں کھانا اور پانی حجوڑنا علامتی طور پرغیرمطلوب جیب زوں کو حجوڑنے کا سبق ہے۔ اسی لیے پیغمبراسلام سنے فرمایا کہ جواد می حجوث بولنا اور حجوظ پرعمل کرنا نہ ججوڑے تو الٹرکواس کی حاجت نہیں کہ وہ اپنا کھانا اور اپنا پینا حجوڑ دیے۔

### روزه کی حقیقت

منداحداورالتر فدی میں بیروایت آئی ہے کہرسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ اللہ فی میں نے مجھے بیپیشکش کی کہ وہ میرے لئے مکہ کی وادی کوسونا بنا دے۔ میں نے کہا کہ نہیں اے میرے رب، بلکہ میں بیچا ہتا ہوں کہ میں ایک دن سیر ہوکر کھا وُں اور ایک دن بھوکا رہوں ۔ پس جب میں بھوکا رہوں تو میں بھی کہ سے تضرع کروں اور جب میں شکم سیر ہوں تو میں بیری حمد کروں اور جب میں شکم سیر ہوں تو میں بیری حمد کروں اور تیراشکر کروں (عرض علی ربی لیجعل لی بطحاء مکہ ذھباً، فقلت: لا یا رب! ولکن اُشبع یوماً و اجوع یوماً، فاذا جعت تضرعت الیك و ذکر تك، وإذا شبعت حمد تك و شکر تك) مشكاة المصابیح سر سس

اس حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ احوال کے بغیر کیفیات پیدائہیں ہوتیں۔ بھوک آ دمی کے اندر بجز کی کیفیات پیدائہیں ہوتیں۔ بھوک آ دمی کے اندر بجز کی کیفیت ابھارتی ہے اور اس کوخدا کی یاد کرنے والا بناتی ہے۔ اس کے بعد جب آ دمی کوسیری حاصل ہوتی ہے تو وہ اس کے اندر شکر کے جذبات کو بیدار کرتی ہے اور اس کو حمد خداوندی میں مشغول کردیتی ہے۔

یمی روزہ کا اصل مقصد ہے۔ روزہ ایک سالا نہ تربیتی کورس ہے جس کے ذریعہ آ دمی کے اوپر مجھوک کے احوال ہیدا کئے جاتے ہیں، تا کہ اس کے اندر بجز اور تضرع اور انابت کی کیفیات ابھریں، وہ اللہ کو یا دکرنے والا بن جائے۔

روزہ میں دن کے وفت آ دمی کو بھوک کا تجربہ کرایا جاتا ہے۔اس کے بعدرات کواسے اس تجربہ سے گذارا جاتا ہے کہ وہ شکم سیر ہوکر کھائے اور پٹے ، تا کہ اس کے اندر شکر کے جذبات بیدار ہول اور اس کا سین جمد خداوندی سے معمور ہوجائے۔

تضرع اورشکر دوانتہائی مطلوب دین کیفیات ہیں۔رمضان کے روزے کا مقصدیہ ہے کہ دن کی مجوک اوررات کی شکم سیری کے ذریعہ بید دونوں مطلوب کیفیات آ دمی کے اندر پیدا کی جائیں۔

#### روزه کا فائدہ

جب رمضان کامپینہ آئے ہیں (سُلسِلَتِ الشیاطبن و فُقت ابواجُ الرحدة)

کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں (سُلسِلَتِ الشیاطبن و فُقت ابواجُ الرحدة)

تاہ ولی النّہ دِ ہوی نے اس صربی کُ تُ مُرتے ہوئے لکھا ہے کہ جب امتوں ہیں سے

کوئی امت روزہ کا الزام کرتی ہے تو اس کے شیطانوں کو بیر یوں ہیں باندھ دیاجا آہے اور

اس کے لیے جزت کے در وازے کھول دیے جاتے ہیں اور آگ کے دروازے اس کے

اور بند کر دیے جاتے ہیں دواذ التزمند المد مسلسلت شیاطینها

وفتحت ابواب جنانها وغلقت ابواب النیوان عنها) حمبۃ النّرابالغہ

قرآن سے معلوم ہونا ہے کہ شیطان انسانوں میں بھی ہوتے ہیں اور جنات ہیں بھی (الانعام ۱۱۱) مربیت کے مطابق ، روزہ ان دونوں ہی قسم کے شیطانوں سے نجات دینے والا ہے۔ جوقوم حقیقی طور پر روزہ کے اوپر تائم ہوجائے وہ ان دونوں ہی قسم کے شیطانوں سے معفوظ ہوجائے گی۔ غور کرنے سے معلوم ہونا ہے کہ دونوں قسم سے شیاطین سے بچے انسان کے اوپر دت بو یا بے کہ دونوں قسم سے شیاطین جن اوگوں سے فسس کو یانے کا ایک ہی راستہ ہے اور وہ خود انسان کا اپنانفس ہے ، شیاطین جن لوگوں سے فسس کو خواہشوں سے فریب میں مبتلا کر سے ان کے اوپر قابو یا تے ہیں اور کھر جدھر چا ہتے ہیں ان کو ادھ سرے ماتے ہیں۔ ان کو ادھ سرے ماتے ہیں۔

شیاطین انس سے بیے بھی انسان سے اوپر قابو پانے کا راستہ یہی ہے ، وہ البی بآئیں کہتے ہیں جن سے انسان کانفس سے اکسان کانفس سے اکسی سے ہیں۔ اور جب انسان کانفس سے اکسی ہے تو وہ اپنی عقل کمو دیتا ہے ۔ اور پھر شیاطین انس کوموقع مل جا تا ہے کہ جب طرح چاہی اس کو استعال کریں۔ روزہ آ دی سے نفس کو ذیر کرتا ہے ۔ وہ آ دی سے جوانی جذبات کو گھٹا تا ہے اور اس سے ملکوئی جذبات کو ابھا زنا ہے ۔ اس طرح آ دی اس قابل ہوجا تا ہے کہ وہ نفسیاتی خواہنوں کا شکار نہ ہو۔ وہ اشتعال آگئے زبی ہوجا کے ۔ اس طرح روزہ شیاطین جن اور شیاطین انس دونوں کو گو بااس طرح روزہ شیاطین جن اور شیاطین انس دونوں کو گو بااس طرح روزہ شیاطین جن اور شیاطین انس دونوں کو گو بااس طرح روزہ شیاطین جن اور شیاطین انس دونوں کو گو بااس طرح روزہ شیاطین جن کا میاب نہ ہوسکیں ۔

### دوفرحتي

صدیت میں ہے کہ رسول النہ صلی النہ علیہ و کسلم نے فرمایا: للصائم فوحت ان ۔
یفرحہ ما ۔ اذا افطرف و اذالتی رب دنوج بصوصہ ۔ بینی روزہ دار کے لئے دو نوئن ہیں جن سے وہ نوئسس ہوگا۔ جب وہ افطار کہ تا ہے تو وہ خوش ہوتا ہے ۔ اور جب وہ افطار کہ تا ہے تو وہ خوش ہوتا ہے ۔ اور جب وہ اپنے رب سے ملے گاتوا پنے دوزہ کے انعام پرخوش ہوگا دفتے الباری سم/اسما ، میں مسلم الشرے النووی ۱۸/۱سم )

روزه داردن بربوکا پیاس دہتا ہے۔ اس کے بعدت مرکوب وہ افطاد کرتا ہے اور کھانا ورپانی اس کے جدر اس کوخوش حاصل ہوتی ہے۔
کھانا ورپانی اس کے جسم میں داخل ہوتا ہے توت درتی طور پر اس کوخوش حاصل ہوتی ہے۔
پرموت کے بعد آخرت میں جب پروزہ دار اللہ سے سطے گا اوراللہ اس کو کا ل خوشی حاصل ہوگی۔
میں اس کو جنت میں واخل کرے گاتواس وقت من بد اضافہ کے ساتھ اس کو کا ل خوشی حاصل ہوگی۔
حقیقت یہ ہے کر دورہ دنیا کی نزندگی کی علامت ہے اور افطار آخرت کی نزندگی کی علامت۔
دنیا میں مومن کو ذمہ داریوں کا بوجھ اٹھا نا ہے اور قربا نیوں کو بردا شت کرنا ہے۔ لذتوں سے محوم ہوکر اس کو خدائی اطاعت کرنا ہے۔ گر آخرت کا معالمہ اس سے مختلف ہوگا۔ وہاں اس کے لئے خوشیاں ہی خوشیاں ہیں اور وہاں اس کے لئے آرام ہی آرام۔ اسس طرح روزہ علائی طور پر مومن کی آخرت کا تعارف۔

دنیائی زندگی ، مومن کے لئے سن قدئی زندگی ہے ، اور آخرت کی زندگی ، مومن کے لئے اکل و شرب کی زندگی ، مومن کے لئے اکل و شرب کی زندگی - دنیا میں مومن کے لئے نومہ داریاں ہی ومہ داریاں ہیں ، اور آخرت میں مومن کے لئے انعام ہی انعام -

روزه آدمی کو احباس دلاتا ہے کہ دنیا ہیں اسے قربانیوں کی صریک جاکر ابنا فرض او ا
کرنا ہے ۔ اور افطار کی صورت ہیں اس کو پہتر ہ کر ایا جاتا ہے کہ بہت جلدوہ وقت آنے والا ہے
جبکہ اس کا خد ااس طرح کی قدر دانی کرنے گاکہ اس کو ابدی جنتوں ہیں داخل کو دے گاجہاں ہرم کی
لامحدود خوشیاں اور لذہیں بھی ہوں گی ، اوراسی کے ساتھ ان سے ہرہ اندوز ہونے کی مکل آزاد می بھی۔

#### بمدردي كامهيينه

روایات میں آتا ہے کہ رسول النّه صلی اللّه علیہ وسلم نے فر ما یا کہ رمفان کامہینہ شہرالموُ اسات ہے۔ (مشکاۃ المصابح ارسال) یعنی لوگوں کی مدد کرنے اور لوگوں کے ساتھ ہمدر دی کرنے کامہینہ۔ یہ روزہ کا وہ پہلو ہے جس کو انسانی پہلوکہا جا سکتا ہے۔

چنا نجررسول الشرسلی الشرعلیہ وسلم روزہ کے مہینہ یں بہت زیا دہ صدقہ کرتے تھے۔
اس مہینہ بس کوئی بھی سوال کرنے والا آپ کے بہاں سے نمالی ہا تھ وا پس نہیں جا آن تھا۔ اسی طرح صدیث میں ہے کہ روزہ کے ہمینہ میں جوشخص کسی کو کھلائے تو وہ اس کے لئے مغفرت کا ذریعہ ہوگا۔ ایک اور صدیث میں ہے کہ جوشخص کسی روزہ دار کو کھلائے گا تو وہ بھی اس روزہ کے تواب میں شرکی ہوجائے گا ( ۱۲۲)

روزه کے مہینہ کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس میں اً دی بھوک پیاکسس کا ذاتی ہجر ہو تا ہے۔ بہتر بہ صرف ایک بار وقتی طور پر نہیں ہوتا ہے۔ بہتر بہ صرف ایک بار وقتی طور پر نہیں ہوتا ہے۔ بہتر بہ صرف ایک مہینہ یک ہروز اس کو اس خصوصی کورسس سے گز ار آجا تا ہے۔

اس طرح روزه هرآ دمی کویی تجربه که اتا به که انسانی ضردر تین کیا بین - وه بتا تا به که پیاس کیا به اور مبوک کیا جیز ہے - جولوگ عام حالات میں مجھوک بیاسس کو محسوس نہیں کہ پاتے وہ مجھی رمضان کے مہینہ میں ذاتی طور براس کا تجربہ کہ لیتے ہیں - اس طرح روزه هرآ دمی کو ایک سطح بر بہنچا دیتا ہے - امیرآ دمی بھی کچھ دیر کے لئے اسی حالت بر بہنچ جاتا ہے جس حالت برا کی غربیب آ دمی جی رہا تھا۔

اس طرح ہرآدی کی انسانیت جاگ اٹھتی ہے۔ ہرآدی دومروں کے احساسس میں شرکیہ ہموجاتا ہے۔ ہرآدی کے اس طرح ہرآدی کی انسانیت جاگ اٹھتی ہے۔ ہرآدی کے وہ بعد دوروں کی صرورت میں ان کے کام آئے۔ وہ بعت در استطاعت دومروں کی مدد کرے۔ اس طرح روزہ ایک دومرے کی ہمدردی اور ایک دومرے کی مدد کا ایک عام جذبہ پیداکر دیتا ہے جو رم صفان کے بعد بھی مہینوں کک باقی رہتا ہے۔ یہاں تک کہ سال بھر لورا ہوکر میردوسرا در صفان آجا تا ہے جو دو بارہ آدی کے اندروہی انسانی جذبات ابھار دے۔

## الله کی پیکار

الترفری اور ابن ماجه کی ایک روایت روزه کے باره یس ہے۔ اس بیں رسول اللہ علیه دسلم نے جن باتوں کی خردی ان بیں سے ایک یہ ہے کہ رمضان کامہینہ جب اللہ علیه دسلم نے جن باتوں کی خردی ان بیں سے ایک یہ ہے کہ رمضان کامہینہ جب اسے توالٹر کی طرف سے ایک لیکا رتا ہے کہ اے خیر کے طالب آگے بڑھ اور اسے شرکے طالب رک جا دینا دی مناح ، یاجا غی الفسیر اقب لویا جا غی الشر اقصد ) دشکا قالمعا بی ارا ال

ان الفائط میں ایک نفسیاتی حقیقت کو بتایاگیا ہے۔ دمفنان کے مہینہ میں جب
ایک آدمی روزہ رکھا ہے تو اس کے نتیجہ میں ایسا ہوتا ہے کہ اس کی ادمی قرتوں میں اضمطال
پیدا ہوتا ہے ، اور اس کی روحانی قونیں جاگ اطلقی ہیں ، اس طرح فطری طور پر اس کے
اندر ایک طلب ابھرتی ہے ۔۔۔ نیکی کی طرف بڑھنے کی اور بر ائیوں سے دور بھاگئے گی۔
روزہ آدمی کی شخصیت کے حیوانی پہلوکو دباتا ہے۔ وہ اس کے اندر چھیے ہوئے
لطیف احساسات کو بیدار کرتا ہے۔ اس طرح آدمی اس سے بل ہوجاتا ہے کہ اعلی انسانی
اقد ادکی طرف تیزونت اری کے ساتھ اینا سفر طے کرسکے۔

روزُه ایک سٹ دیر تجربہ ہے، وہ آدمی کے عمولات کو توڑ دیا ہے۔ آدمی کے مبع و شام غیر معمولی حالات میں بسر ہونے لگتے ہیں۔ اس کے بیتجہ میں کمز وری آتی ہے۔ جسم ٹوٹنے لگتا ہے۔ بے آرامی اور بے سکونی کی کیفیت طاری ہوجاتی ہے۔

روزہ کا یہ پہلے اور می کوموت اور آخرت کی یا دولانے والا بن جاتا ہے۔ موت کے بعد اَ دمی کے اوپر محرومی اور بیاسی کی جو کلی حالت بیش آنے والی ہے ، روزہ گریا جزئی طور پر اس محرومی اور بیاسی کی جو کلی حالت بیش آنے والی ہے ، روزہ گریا جزئی طور پر اس محرومی اور بیاسی کی بیٹے گی یا دو ہائی ہے۔ روزہ اَ دمی کو اس مست بہلے محسوس کر سے جب کہ وہ بالسکا سے آج کا ہو ۔ وہ موت سے پہلے موت سے پہلے موت کے بیر لگ جائے۔

### اخلاقی پرہینرگاری

صریت میں درمفان کوشہرالصبر کہاگیاہے (مشکاۃ المصابیح ۱۳۱۱) بعنی صبروبرداشت کامہینہ اس مہینہ میں آ دمی کواس بات کی تربیت دی جاتی ہے کہ وہ اپنے منفی جذبات ہر تا بو مرکفتے ہوئے فتنوں کی اسس دنیا میں کامیاب زندگی گزار سکے۔ آ دمی کے منفی جذبات ہی اس کی ترتی میں سب سے بڑی رکاوٹ ہیں ۔ اور روزہ اس سب سے بڑے انسانی مسللہ کے سل کی ترتی میں سب سے بڑے رکاوٹ ہیں ۔ اور روزہ اس سب سے بڑے انسانی مسللہ کے مقدس تد ہیں ہے۔

اس بات کوحدیث یں اس طرح کہاگیا ہے کہ ہر چیزی ایک زکاۃ ہوتی ہے، اورجہ کی زکاۃ روزہ ہے دمشکاۃ المعیا ہے ۱ (۹۳۹) یہاں زکوۃ سے مراد پاک ہے۔ بینی ہر چیزکو پاک کرنے کا ایک طریقہ مقرر کیا گیا ہے۔ کرنے کا ایک طریقہ مقرر کیا گیا ہے۔ روزہ کی حیثیت جسسم انسانی کے لیعنسل جیسی ہے۔ پانی کا عسل جسسم کے ظاہری حصرکوپاک کرتا ہے، اور دوزہ جسمے باطنی حصہ کوپاک کرنے والا ہے۔

صدیت میں ہے کہ جب تم یں سے کسی کو کھانے کے لئے بلایا جائے اوروہ روزہ دار ہوتو اس کو یہ کہہ دبنا چاہئے کہ میں روزہ دار ہوں ( [ذادعی احد کم الی طعام و هوه ما تم فلیقل انی صاحب مشکاۃ المصابیح ارام ہو)

ایک اور مدیث بین ہے کہ آپ نے فرایا کہ جب تم بین سکسی کا روزہ کا دن ہو تو وہ نہ ہری بات بولے اور نہ شورکر سے -اگر کوئی شخص اس کو گالی دیے یا اس سے لڑائی کرنے پر آیا دہ ہو تو اس کو بہ کہہ دینا چاہئے کہ بین روزہ دار ہول - (مشکاۃ المصابیح ایر ۱۱۱)

روزہ کامقصدیہ ہے کہ آدمی میں پر مہینہ کی حالت اپنے آپ پر طاری کرہے۔ اس طرح اس کے اندر ایک قسم کی پر میزی فکر ابھر تی ہے۔ وہ سوچنے لگا ہے کہ دنی میں مجھے پر میز والی زندگی گزار نا ہے۔ ایسی حالت بیں اگر کوئی اسے کھانے کی کوئی چیز پیش کرے تو وہ نور آئمہ دیگا کہ میں روزہ دار ہوں۔ کوئی اس کو ہرا کھے یا اس کے ساتھ اشتعال انگیزی کرنے تو اس کے جواب بیں وہ شتعل نہیں ہوگا کہ تم میر گار بنے وہ شتعل نہیں ہوگا کہ تم میر گار بنے اس کے اندر سے کہ رہا ہوگا کہ تم نے توروزہ رکھ کہ پر میرگار بنے

کا عدکررکاہے۔ تم کیسے برائی کے فعل میں کسی کے ساتھ شریک ہوسکتے ہو۔ اس طرح روزہ آدمی کے اندر بیمزاج بنا تا ہے کہ وہ غیرانسانی با توں سے برمیزکرے۔ وہ غیر شدریفا نے قسم کے قول فعل سے اپنے آپ کو دورر کھے۔ وہ اخلاقی پر میز کے ساتھ دنیا میں زندگی گزار نے لیگے۔

یہ پر ہیزگاری ہی موجودہ دنیا میں ہرت می دبینا ور دنیوی ترقی کی واحد ضانت ہے۔ اس دنیا بیں آدمی کوامتحان کے لئے بسا یا گیا ہے۔اس لئے یہاں طرح طرح کی آزمائشی ترغیبات بھی رکھ دی گئی ہیں تاکہ اس کے ذریعہ آدمی کوجا نچا جائے ،اور بید دیکھا جائے کہ کون آزمائش میں پور اا ترا ، اور کون آزمائش ہیں ناکام ہوگیا۔

سب سے پہلے ادمی کا اپنانفس ہے۔ آدمی کے نفس کے اندر بہت سے نالیب ندریدہ جذ بات پردائشی طور برموج دبیں۔ مثلاً حد، غصہ ، نفرت ، بغض ، خود غرضی ، مفا دریتی ،خود بنی ، مصلحت پرتی اور انانیت وغیرہ ۔ جب کوئی موقع آتا ہے تو بہ جذبات ابھرتے ہیں اور آدمی کو اپنی طرف کھینے لے جانا چاہتے ہیں۔ یہ آزائش کی گھڑی ہوتی ہے۔ اس وقت ضرورت ہوتی ہے کہ آدمی اسی پر بینرگاری کے اصول پر عمل کر ہے جس کی تربیت ایک اضافی کورس کے ذریعہ رمضان کے مہینہ میں اس کو دری گئی ہے۔

اسی طرح شیطان باربار آدمی کوبه کاتا ہے۔ انسانی پروٹیٹڈے اس کوغلط سمت میں لے جا ناچا ہتے ہیں۔ عمومی رواج آدمی کواپنی طرف کھینچتا ہے۔ ان تمام مواقع پر آدمی گراہی کے قریب ہینے جا تا ہے۔ اس وقت جو آدمی پر ہمیزگاری کا اصول اختیار کرکے اپنے کو انحراف سے بچالے وہ کا میا ہے۔ اور جوشخص ایس نرسکے وہ دنیا ہیں جبی ناکام ہے اور آخرت کی طویل تر زیر گی میں جسی ناکام۔

یر منیر" ایک متنقل اصول ہے۔ اور روزہ اس پر مبنر کے اصول کا ایک سبق ہے۔ روزہ داروہی ہے جس کا روزہ اس کو پر مبنر گارانہ زندگی گزارنے کے قابل بنا دیے۔

#### عالى شان مسجديں

سنن افی داؤد (کتاب الصلوة، با ب فی بناء المساجد) میں عبداللہ بن عباس کی ایک روایت ان الفاظ میں آئی ہے: 'قال رسول الله صلی الله علیه وسلم ما امرت بتشئید المساجد 'قال ابن عباس لتز خوفنها کما زخوفت الیهود و النصاری رسول الله نے فرمایا کہ مجھے بلند و بالا مجدیں بنانے کا حکم نہیں دیا گیا ہے۔ (بیر حدیث بیان کرنے کے بعد) عبداللہ ابن عباس نے کہا کہ تم لوگ ضرور مجدول کومزین کروگے جس طرح یہود اور نصاری نے اپنی عبادت گاہول کومزین کیا۔ ایک اور روایت میں ایک صحافی کہتے ہیں کہ ہم کو بلند و بالا معجدیں بنانے عبادت گاہول کومزین کیا۔ ایک اور روایت میں ایک صحافی کہتے ہیں کہ ہم کو بلند و بالا معجدیں بنانے سے منع کیا گیا ہے۔ (نھینا عن تشنید المساجد)

یے پیشین گوئی موجودہ زمانہ میں ایک واقعہ بن چکی ہے۔ اور ہر ملک میں اس کے مناظر دیکھے جاسے ہیں۔ جہال بھی پچھ سلمان آباد ہیں وہاں عالی شان مسجدیں بنائی جارہی ہیں۔ کہیں قصر نما، کہیں قلعہ نما، اور کہیں تاج محل نما۔ شاندار مساجد تعمیر کرنے کا یہ کام امر یکا اور پورپ میں مزید اضافہ کے ساتھ ہور ہاہے۔ کیوں کہ اس سلسلہ میں وہاں زیادہ بہتر مگننگی سہولتیں حاصل ہیں۔ یہاں یہ سوال ہے کہ عالیشان مسجدیں بنانے کو اسلام میں کیوں ناپند کیا گیا ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ مسجدوں کی عالیشان تعمیرات امت کے روحانی زوال کی علامت ہیں۔ کیوں کہ جب روح (اسپرٹ) ختم ہوتی عالیشان تعمیرات امت کے روحانی زوال کی علامت ہیں۔ کیوں کہ جب روح (اسپرٹ) ختم ہوتی ہے۔ تو اس کی تلائی کے لیے مظاہر میں اضافہ ہوجا تا ہے۔

عالیشان مسجدوں کا ایک اور پہلویہ ہے کہ وہ نمود ونمائش والی دینداری کی علامت ہیں۔ شاندار عمارتوں میں نمود ونمائش کے جذبہ کو بے حد تسکین ملتی ہے۔ وہ شکست خور دہ نفسیات کے لئے عظمت وفخر کی تسکین کا سامان ہیں۔ موجودہ زمانہ کے مسلمانوں کی عام نفسیات یہ ہے کہ انہوں نے پولٹیکل گلوری کو کھودیا ہے۔ ایسی حالت میں درود بوار کی عظمت انہیں یہ فرضی تسکین ویتی ہے کہ اب بھی انہوں نے زمین پراپنی عظمت کا نشان قائم کررکھا ہے۔

#### تقوى كامركز

بدر الدین محد بن بھی در الزرکشی (م ۴۵ه) قاہرہ میں پیدا ہوئے اور وہیں وفات یا گی۔ انھوں نے اپنی کتاب اِعلام المساجد بین مسجد سے متعلق بہت سی روایتیں نقل کی ہیں۔ان میں سے ایک برہے:

> قال ابوالدرد اولابنه - يا بنى ، ليكن المسجد بيتك - فانى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: المساجب بيوت المتقين - فن يكن المسجد بيته يضمن الله له الروح والرحمة والجواز على الصراط الى الجنة -

ابوالدر دا، رضی النه عنه نے اپنے بیٹے سے کہاکہ اے
میرے بیٹے مسجد کو اپناگر بناؤ کیونکہ میں نے رسول اللہ
صلی اللہ علیہ وسلم کو میہ کہتے ہوئے مناہے کہ مجدیں
متقیوں کا گھر ہیں ۔ اپس سجر جس کے لئے گھر ہوجائے
اللہ اس کور حمت اور مہر بانی کی ضمانت دیریت
ہے اور اس کو جنت کے راستہ کا پر وان عطب

فريا تاہے۔

اس مدیث بین بیت کالفظ سا دہ طور پر گھر کے معنی بین نہیں ہے۔ یہ درا مسل اس معنی بین ہے کہ جس معنی میں آجکل مرکز کالفظ استعمال کیا جاتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ مسجد تقوی کی تربیت کا مرکز ہے۔ مسجد کسی بستی کا وہ مقام ہے جہال اجتماعی طور پر لوگوں کو متقیانہ زندگی کا سبق دیا جاتا ہے۔ ایک مومن کو اس دنیا بیں جو دین دارا نہ زندگی گزار ناہے ، اس کا مکل نمونہ نسازیں دیکھا جاسکتا ہے۔ اس لئے مصرت عرف اروق نے فرایا کہ نماز دین کا کھمباہے۔ جس نے اس کو قالم کیا اور جس نے اس کو واحد یا اس نے دین کو وحاد یا (الصلا جماد اللہ بین ، فحن اضام اللہ بین ومن ہدمہا ہدم اللہ بین )

مسجدسے روز انداللہ اکبری آواز سنائی جاتی ہے۔ یہ اس بات کی یا د د ہانی ہے کہ انسان چھوٹا ہے اور فد ابڑا۔ مسجد میں داخل ہوکر آ دمی وضوکر تا ہے، یہ اس بات کاسبق ہے کہ آ دمی کو ہمیشہ پاک صاف رہنا چاہئے۔ مسجد میں آ دمی رکوع اور سجدہ کرتا ہے، یہ اس بات کی تعلیم ہے کہ دینا میں تواضع کے ساتھ رمو جمہدی جاعت کے ساتھ نماز اداکی جاتی ہے، یہ اس بات کی تربیت ہے کہ اجتماعیت کے ساتھ زندگی گزادو۔

#### سجدهٔ قربت

قرآن کی سورہ نمبر ۹۱ میں ارشاد ہوا ہے: واستجد واقترب (العلق ۱۹) یعنی تم سجدہ کرواور اللہ کے قریب ہوجا کے۔ اس آیت کی وضاحت ایک حدیث سے ہوتی ہے۔ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اقسرب مایہ کون العبد من ربہ و أحبه الیه ما کانت جبهته فی الأرض ساجدا لله (مسلم کتاب المصلاة، النسائی کتاب المواقیت، الترمذی کتاب الدعوات، لله (مسلم کتاب المصلاة، النسائی کتاب المواقیت، الترمذی کتاب الدعوات، مسند احمد) یعنی بندہ این رب سے سب سے زیادہ قریب اور سب سے زیادہ مجبوب اس وقت ہوتا ہے جب کہ اس کی پیشانی زمین یر ہو، اللہ کے لیے بحدہ کرتے ہوئے۔

سجدہ کیا ہے۔ سجدہ آ دمی کی داخلی حالت کا ایک خارجی اظہار ہے۔ سجدہ اپنی اصل حقیقت کے اعتبار سے رہے کہ آ دمی کے دل میں اپنے رب کی عظمت کا شدیدا حساس طاری ہوا۔ وہ اللہ کے کمال قدرت کے مقابلہ میں اپنے کمال مجز کوسوج کرتڑ پ اٹھا۔ اس کی بیدداخلی کیفیت جسمانی اعتبار سے اس حالت میں ڈھل گئی کہ وہ سجدہ کرتے ہوئے زمین پرگر پڑا جو کہ سر قلندی کی آخری اور انتہائی صورت ہے۔

سجدہ بجز انسانی کی تصویر ہے۔ سجدہ کا مطلب یہ ہے کہ آدمی نے اپنے آپ کو آخری حد تک اللہ کے آگے ڈال دیا۔ اس نے اپنے بورے وجود کو اللہ کے حوالہ کر دیا۔ اس نے اپنے بجز اور اللہ کی قدرت کا آخری حد تک اعتر اف کرلیا۔ جب کوئی انسان اپنے آپ کو ابدیت کے اس درجہ تک پہنچا دے تو اس کے بعد بندہ اور خدا کے درمیان کوئی فاصلہ باقی نہیں رہتا۔ اس کے بعد اللہ اس کا موجا تا ہے اور وہ اللہ کا۔

سجدہ کا یہ فائدہ اس کے ظاہر کی بنا پرنہیں ہے بلکہ ساجد کی داخلی کیفیت کی بنا پر ہے۔ سجدہ کی ظاہر کی صورت کی حیثیت علامت کی ہے۔ سجدہ ایک بامعنی ربانی عمل ہے۔ حقیقی سجدہ وہ ہے جب کہ آ دمی کے جسم کے ساتھ اس کا دل، اس کی روح اور اس کا دماغ بھی اللہ کے آ گے گر پڑا ہو۔ سرکو جھکا نے کے ساتھ اس نے اپنے پورے وجود کواللہ کے آ گے جھکا دیا ہو۔

### صدقه کلچر

ایمان آدمی کے اندر جونفسیات پیدا کرتا ہے اس کا ایک پہلویہ ہے کہ ایسے آدمی کے اندردینے کا جذبہ بے پناہ حد تک پیدا ہوجاتا ہے وہ ہر لمحہ دوسروں کو دینے کے لئے آبادہ رہتا ہے،خواہ اس کو دوسروں سے ان رہا ہو۔ دوسروں سے ان رہا ہو۔

اسللہ میں ایک حدیث وہ ہے جوالتر مذی اور ابوداؤد نے نقل کی ہے۔حضرت ابوسعید خدریؓ کہتے ہیں کہ مدینہ کی مسجد میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے باجماعت نماز ادا کی۔ نماز سے فراغت کے بعدابھی لوگ مسجد میں بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک خص وہاں آیا۔ چونکہ جماعت ختم ہوچکی تھی، وہ الگ کھڑ اہوکرا پنی نماز پڑھنے لگا۔ بید کھے کررسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ کیاتم میں سے کوئی شخص ہے جواس آ دمی کے اوپرصد قد کرے اور وہ اس کے ساتھ نماز پڑھے (الا رجل یتصد ق علی ھذا فیصلی معہ ) پھرایک صاحب (ابو بکرصدیت) اٹھے اور انہوں نے اس آ دمی کے ساتھ نماز ادا کی کے ساتھ نماز ساتھ کی (مشکاۃ المصابیح ۱۸۰۱)

رسول الله سلی الله علیہ وسلم نے اس آ دی کا مقتدی بن کراس کے ساتھ نماز پڑھنے کواس کے لئے صدقہ کیوں فر مایا۔اس کا سبب بیتھا کہ وہ آ دمی جماعت سے محروم رہ گیا تھا اور اب وہ جماعت کے بغیر اپنی نماز اداکر رہا تھا۔ ایسی حالت میں اگر ایک شخص اس کے ساتھ بطور مقتدی شریک نماز ہوجائے تو اس کی نماز ایک باجماعت نماز بن جائے گی۔اس طرح بیشریک ہونے والا آ دمی فدکورہ نمازی کو با جماعت نماز کا قواب دین جائے گا۔اس طرح بیشریک ہونے والا آ دمی فدکورہ نمازی کو با جماعت نماز کا قواب دین جائے گا۔

اسلام اپنی انسانی تعلیمات کے اعتبار سے گویا ایک قتم کا صدقہ کلچر ہے۔ اسلام آ دمی کے اندر دوسروں کے لئے دینے کا جذبہ (spirit of giving) پیدا کرتا ہے۔ اسی جذبہ کی ایک بڑھی ہوئی صورت وہ ہے جس کی مثال فدکورہ حدیث میں نظر آتی ہے۔ ایمان آ دمی کودینے والا انسان بنا تا ہے۔ دوسر سے لوگ اگر خود سے نہ مانگیں تب بھی وہ ہروقت دوسروں کودینے کے لئے تیار رہتا ہے،خواہ اس کو ایسا کرنے کے لئے دوسر سے کامقتدی بنتا پڑے۔

اسلام کی تعلیمات کے دو پہلو ہیں۔ایک خدا کی نسبت سے اور دوسرا بندوں کی نسبت سے اسلام کی خدا کی نسبت سے اسلام کی جو تعلیمات ہیں ان کاعنوان عبادت ہے اور انسان کی نسبت سے اسلام کی جو تعلیمات ہیں ان کاعنوان صدقہ ہے۔ یہی دو چیزیں اسلام کی تمام تعلیمات کا خلاصہ ہیں۔ جو تعلیمات ہیں ان کاعنوان صدقہ ہے۔ یہی دو چیزیں اسلام کی تمام احساسات اور خوف و محبت کے تمام خدا کی نسبت سے انسان کو بیے کرنا ہے کہ وہ اپنے تمام احساسات اور خوف و محبت کے تمام جذبات کو خدا کے خاص کردے اس اعتبار سے وہ کسی اور کو خدا کے ساتھ شریک نہ کرے خدا کو وہ اپنا

جہاں تک انسان کا تعلق ہے، اس کی نسبت سے مومن کو یہ کرنا ہے کہ وہ تمام انسانوں کا خیر خواہ بن جائے۔وہ دوست اور دشمن، اپنے اور غیر، کی تفریق کے بغیر ہرایک کی بھلائی جیاہنے لگے۔ اخلاق

# مال باب کےسانھ سلوک

عن عبد الله بين مسعود درضى الله عنه قال: سأك تش وسول الله صلى الله عليه وسلم اى العمل احب الى الله قال المصلامة على وقتها - قلت تنداى ، قال بد الوالدين - قلت نشراى ، قال الجهاد في سبيل الله الوالدين - قلت نشراى ، قال الجهاد في سبيل الله (دواه البخارى فرسلم)

عن عبد الله بن عمر وبن العاص ان دجلاً جاء ائی دسول الله صلی الله علیه وسلم فقال: جئت ابا یعله علی اله جری و توکت ابوی بیکیان - قال درجع الیهما فاضحکه ما کماا بکیتهما

(دواه ايوداوُد)

عن الش رضى الله عنه قال: اتى رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال اشتهى الجهاد ولا اقل عليه و قال هائه عليه و قال هائه والله يك احد رقال الى - قال قال الله في برها فاذا فعلت فانت حاج و معتم ومجاهل (رواه ابريلي والقيراني)

عن ابی هر بری دصی الله عنه قال: جاء دیل الی دسول الله دسلم نقال یا دسول الله من احق بسسن صحابتی قال امده - قال تقر من اخل امده - قال تقد من اخل امده - قال تدمن قال امده و قال تدمن قال ابدا و دواه البخاری و سلم )

عن عبل الله بن عمد وبن العاص قال قال دسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم رضا الله في دضا الوالد وسخط الله في سيخط الوالد (رواه الترندي)

الجنَّةُ يَحْتُ أَدِّد إم الامهات (الجام الصغير للسيوطي)

رسول الترصلی الترعلیہ وسلم سے بو جھاگیا کہ اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ مجبوب عمل کون ساہتے۔ فرمایا وقت پر نماز پڑھنا ۔ بوجھا اس کے بعد۔ فرمایا ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک ۔ بوجھا اس کے بعد۔ فرمایا اللہ کے داہ میں جرا دکرنا ۔ اللہ کی راہ میں جرا دکرنا ۔

ایک شخص رسول الله صلی الله علیه وسلم کے پاس یا اور كماكدين آب كے پاس اس كے آيا ہوں كہ بحرت يربجت كرول اورس نے اپنے مال باب كوروت موك جيورا ہے۔ آپ نے فرمایا اپنے ماں باپ کی طرف وائیس جا وُ اوران كومنساؤ حسطرحتم في ان كور لايا ہے۔ ا یک شخص رسول الله صلی اللهٔ علیه دسلم کے پاس آیا ا در كهاكه مين جها دكى خوامبش ركهنا بول مكر مجهاس برقدرت منہیں۔ آپ نے فرمایا کیا تھارے والدین میں سے کوئی ہے۔ اس نے کہا میری ماں ہے۔ آپ نے فرمایا مال کے ساتھ حس سلوک میں خداکو یانے کی کوشس کر جب تم ایسا كروك توتم حاجي مبوءتم غره كرنے والے مبوء تم مجا بد مبور ایک شخص رسول الله صلی الله علیه وسلم کے یاس آبا ادر بوجیا کیمیری حسن محبت کاسب سے زیا دہ حق دار کون سے ۔ آیے نے فرمایا تمھاری ماں۔ بوجھا پھرکون آب نے فرمایا تمهاري مال ـ بوجها بهركون \_ فرمايا تمهاري مال ـ بوجها بھركون آپ نے فرمايا تھارا باپ۔

دسول الشرصلى الترعلبه وسلم فے فرمایا: الله کی رضامندی باپ کی مضامندی میں ہے اور الله کی ناراصی باپ کی ناراصی میں ہے -

رسول الله على فرمايا: جنت ماؤل كے قدموں كے نيچے ہے۔

## كعبه سے زبادہ قابل اخرام

بإيهاالذي آمنوا اجننبواكثيرامن الظن ان بعضائطن اثمرولا تجسسوا ولايغتب بعضكم بعضا ايحب احدكم ان يأكل لحم اخيره ميتافكرهتموه واتقوا اللهان الله تواب رحيم (حجرات ۱۷)

قَال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كَمَّا عُرِيحَ بِي مَرَزُتُ بقومٍ لهم اظفار صن غياسٍ بخمشون وجوهكهم وصدورُهم فقلتُ مَن هُؤلاء يا جبريل قال هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في إعراضهم والوداؤد)

الموص أكرم عومة من الكعبة (ابن ماجر) من ردٌّ عن عِرض اخير ورِّ اللَّه عن وجهد الناكر يومَ الفيّامة (ترندى) اذا حبسدت فاستغفى الله واذا ظننت مثلا تحقق (طبرانی)

يامعشرمَن آمن بلسان ه لا تغتابوا المسلميين ولاتنبعواعولاتهم فانهمن يتبع عورة اخبيه يتبع الله عورشه وص يتبع الله عودسته يفصحه في جوف بديتا (الوداؤد)

اے ایمان والوء سبت سے گمانوں سے بچو کیونک بعض ككان كناه ببوتے بيں ۔ اوركسى كا بھيد ندمنطولو اورمليھ پیچھے ایک دوسرے کو برا نہ کہور کیا تم میں سے کوئی اس بات کوںپندکرے گا کہ اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھائے،اس کوتم خود ناگوار سمجھتے ہو۔ اور الٹرسے ڈرو۔ بےشک اللہ معان کرنے والا، مہربان ہے۔

رسول الله صلى البيد عليه وسلم في فرمايا: معراج ك سفر یں میراگرر کچھ لوگوں ہر ہوائین کے ناخن تا بنے کے تھے وہ اس سے اپنے منھ اورسینے کھرچ رہے تھے۔ ہیں نے كها ات جرين، يدكون لوك بين -النفون في كها بيروه ہیں جولوگوں کا گوشت کھانے تھے اور ان کی عز توں

مومن کعبہ سے زیا رہ قابل احت رام ہے حسن نے اپنے بھائی کی عزت کو بجایا تو اللہ قیامت کے دن اس کے منھ کو اگ سے بیائے گا۔ جب تمهارے اندرحسد سیدا ہو تو اللہ ہے معافی مانگو ا درحب تم کوکسی کے بارے میں گمان گزرے تو اس کی

ا ے ایمان لانے والومسلمانوں کی برائی بیان نہ کرو۔ اور ان کی یوشیدہ باتوں کے سے عصے نہ ٹرد کیونکہ جوا پنے بھائی ک پوشیده باقوں کے دریے موتاب توضداس کی بوست بدہ باتوں کے دریے ہوجا ناہے اور خداجس کی پوسٹیدہ باتوں کے دريه موجائ توده صروراس كورسواكر ديتاب فواه ده اینے گھرکے اندر مہور

انّ مِن ا دَبَى الدِبِا الاسنظالة فى عرض المسلم بغيوى (الجدادُد) برترين زياً دَتى يه بيع كسم سلمان كى عرت برنا بق ممل كيا مِلتُ

روایات بین آنا ہے کہ عبداللہ بن عرفتی اللہ عنہ نے ایک روزکوب کی طرف دیجھا اور کھر کہا: توکبیسا عظمت والا ہے اور تیری حرمت کتن زیادہ ہے - مگرمومن کی حرمت اللہ کے نزدیک تجھ سے بھی زیادہ ہے (مااعظم اللہ واعظم اللہ واعظم اللہ عنداللہ مناہ، مختصر تفسیر ابن کیٹر، جلد نالٹ، صفحہ ۱۹۹۳) یہ بات جوحفرت عبداللہ بن عمر نے کہی یہ دراصل رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم کا ایک ارشا دہے جس کو ابن ما جہ نے روایت کیا ہے ۔ اس کو صحابی رسول نے اپنی زبان میں دہرایا۔

دنیایں ہرا دی ایک درمیانی مقام پر کھڑا ہوا ہے۔ ایک طرف اس کا خدا ہے جس سے وہ اُخرت میں طنے والا ہے۔ دوسری طرف وہ انسان ہیں جن کے درمیان وہ آج اپنے آپ کو پاتا ہے۔ اُدی کو دوسرے انسانوں کے ساتھ وہی سلوک کرنا ہے جو وہ خدا سے اپنے بارے میں چاہتا ہے۔ اگر آ دی چا ہتا ہے کہ خدر اس کے جعید ول کو کھول کرتیا مت میں اس کو دسوا نہ کرے تواس کو دنیا میں یہ کرنا ہے کہ وہ دوسر سے انسانوں کے جعید کے چھید کے چھید کر چھیائے کا تو خدا بحی اس کے جعید کو چھیائے کا تو خدا بحی اس کے جعید کو چھیائے کا تو خدا بحی اس کے جعید کو چھیائے کا تو خدا بحی اس کے جعید کو چھیائے کا تو خدا بحی اس کے جعید کر کے اپنی رحمتوں سے اسے دور کر دے رحقیقت یہ ہے کہ دوسرے کی عزت بجانا اپنی عزت بجانا ہے ، دوسر کے اوپر دار کرنا جو دار کر ذات ہے۔ مگر سبت کم لوگ ہیں جو اس داز کو جا نتے ہوں اور اس سے بھی کم وہ لوگ ہیں جو اس داز کو جا نتے ہوں اور اس سے بھی کم وہ لوگ ہیں جو اس داز کو جا نتے ہوں اور اس سے بھی کم وہ لوگ ہیں جو اس دار کو جا نے آپ کو اس یو کس کی سکیں ۔

سب سے ٹراعل وہ ہے جس کے لئے اُ دمی کو اپنے نفس سے لڑنا پڑے جس کے لئے مصلحتوں کے نقصان کو بر داشت کرنا ہو، جس کی فمیت یہ دینی پڑے کہ اَ دمی کی عزت ومقبولیت خطرہ میں ٹرجائے۔

#### بے حسی کامرض

انسانی بیار اول میں ایک ڈراؤنی قسم کی بیاری وہ ہے جس کو جذام (leprosy) کہاجا تا ہے۔ یہ دہلک بیاری ایک مخصوص جرائیم کے محبطی اعصاب کو بر بادکر دینے ہیں جس کا نمیتے یہ ہوتا ہے کہ آدمی کے اندر حماسیت کا مادہ ختم موجا تا ہے:

It is caused by Hansen's bacillus. Destruction of the peripheral nerves by the bacillus leads to a loss of sensation. (VI/159)

مثلاً جذام کے مربین کا ہاتھ اگر آگ پر بڑ جاتے تو ہاتھ جلنارہے گا گردہ اجنے ہاتھ کو آگ

سے ہٹانے کے بیے حرکت میں نہیں آئے گا۔ اسس کی وج بہی حیاسیت کا خاتمہ ہے ۔ آدم کے جہم میں بادیک قسم کے نازک اعصاب ہوتے ہیں۔ یہ اعصاب بے صدحیاس ہوتے ہیں۔ دماغ نوراً کسی حصہ میں کوئی حادثہ بیت آئے تو وہ اسی دفت اس کی خرد ماغ کو بہونچاتے ہیں۔ دماغ نوراً اس حصہ حہم کو مقام حادثہ سے ہٹانے کا حکم دیتا ہے۔ اور ایک لمحہ میں جسم کا وہ حصہ وہاں سے ہٹالیا جا تا ہے ۔ جذام کے مربیض کے اندر بہ محضوص اعصاب مردہ ہوجاتے ہیں۔ اسس لیے ماغ کا حکم اگر اس کا ہاتھ آگ پر بڑجائے تو دماغ تک اس کی خرنہیں بہو بخ سکے گی ، اس لیے دماغ کا حکم بھی جاری بہیں ہوگا۔ اور وہ ہا بھے جلتے دماغ کا حکم بھی جاری بہیں ہوگا۔ اور وہ ہا بھے جلتے دمینے کے با وجود و ہیں بڑار سے گا۔

بیجسانی بیاری ایک خدائی نشانی ہے جوہم کو ایک روحانی بیاری کی بیجان کو ان ہے۔ یہ روحانی
بیاری وہی ہے جس کو قرآن بین قبا وست (انحدید ۱۹) کہاگیا ہے۔ یہ اخلاقی اور روحانی موت کی
ایک حالت ہے جب کہ برائی اور اچھائی کے بارہ میں آدمی کی حتیاسیہ سے مردہ ہوجاتی ہے۔ وہ اس
قبی رطیب سے محروم ہوجا تا ہے جو آدمی کو مجبور کرنی ہے کہ جب وہ بھلائی کو دیکھے تو اس کی طرف دوڑ ہے
اور برائی کو دیکھے تو اس سے بھاگ کر ابیٹ آ ہے کو اس سے بیائے۔

ایمانی حساسیت سے اس محرومی کی مثالیں فرآن وصدیبین بین محرّت سے بتائی گئی ہے۔ مثلاً عزوہ بنی المصطلق (۹ هر) کے بعد ایک سادہ واقعہ کوشوشہ بناکر مدیبۂ کے لیے لوگوں نے حصرت عائشہ دنی المرضا

کے خلاف ایک جبوٹا قصہ گھڑا۔ اس کے بعد دوس رہے لوگ بلاتحقیں اس کو ایک دوس رہے ہے ہیان کرنے گئے۔ اس پر قرآن میں کہا گیا کہ جب تم اس کو اپنی زبانوں سے نقل کر رہے ہے ، اور ا بہتے منھ سے ایسی بات کہدر ہے کتے جس کا تمہیں کوئی علم نہ تھا۔ اور تم اس کو ایک معمولی بات سمجہ رہے ہے ، حالا نکہ وہ اللہ کے نزدیک بہت بڑی بات ہے (النور ۵)

کسی شخص کے بارہ بین ایک بری خبر سن کر اس کو بلاتھ میں کے بیا سے اس ول کے لیے نہایت سنگین بات ہے۔ گرجن لوگوں کی روحانی موت ہو چکی ہو، وہ اس کو بے تکلف جباب اور نفل کو ناسٹ روع کر دیں گے۔ اس کی وجریہ ہے کہ، جذام کے مریض کی طرح ، ان کی وہ حساسیت ختم ہو چکی موتی ہے جو اس طرح کے معاملہ میں اکھیں چو نکائے اور ان کو یہ کہنے پر مجور کر دسے کہ ما یکون لنان نت کلم جھند ( مم کوح نہیں کہ ہم ایسی باست زبان پر لائیں ) انور 17 ۔

بخاری میں حفرسنت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ دسول الشرصط لشرعلیہ وسلم نے فرایا کہ بندہ الشری ناداضگی کی ایک بات کہتا ہے ، وہ اس کی کچے پروانہیں کرتا ، حالاں کہ اس کی وجسے وہ جہتم میں جاگر تا ہے دران السعَبدَ نیست کتا ہے السکیس می سنح خط اطلّه نفسانی لایکیتی نسعا بالاً یحسوی بھانی جھنم )

ایک بات جس سے کسی کی آبروریزی ہونی ہو، کسی کے اوپر حبوالمالزام عائد ہوتا ہو۔اس سے کسی کی کردارکشی ہورہی ہو، اس فسم کی باست اپنی زبان سے نکالنا ایسے آدمی کے لیے ہمالیہ بہاڑ سر پر اٹھانے کے برابر ہے جس کا دل خو فِ خلاسے کا نہیں رہا ہو۔ گرجس آدمی کے اندرا صنابِ خلافندی کا احساس مردہ ہوجائے وہ ایسی باتوں کو اس طرح دہرائے گا جیسے وہ کوئی پر تطفف قصة بمان کورہا ہے۔

جذام کی بیاری جسانی حتاسیت کھونے کے نتیجہ میں پیدا ہوتی ہے۔ اسی طرح غیر ذمہ دارانہ بات کونا اور بلانحفین الزامات کو بھیلانا بھی ایک روحب نی بیاری ہے۔ یہ بیاری اس آدمی کے اندر پیدا ہوتی ہے جس کی حساسیت آخرست کی بیرا ہے۔ بارہ میں مردہ ہوجائے۔

# درجات کی بلندی

موجوده دنیا امتحان کی دنیاہے۔ بہاں ہراکی کو آزادی ہے کہ وہ جو چاہے کرے۔ تیامت أنه سے پہلے بدازادی ختم ہونے والی نہیں۔ یہی وجہے کہ موجودہ دنیا میں جس طرح حق اور انصاف کے تمویے ہیں ، اسی طرح بہاں ظلم اور زیادتی کے واقعات بھی ہوتے رسیتے ہیں۔

يدايك ابدى مسلمه - يدانسان اول (أدم) كوزماندي بابيل اور قابيل كى زاع كى صورت میں شروع ہوا اور قیامت سے خور تک جاری رہے گا۔ ایس حالت میں ظلم وزیا دتی کے مسائل کاحل کیا ہے۔ بینمبراسسلام صلے الشرعلیہ وسلم نے جس طرح زندگی کے دومرسے معاملات میں رمنائی دی ہے ، اسی طرح آب فے زندگی کے اس نازک معاملہ بیں بھی رہنائی دی ہے۔ وہ رمنائی بہتے :

قال رسول الله صَلى الله عليه وسلم ، ألا اخبركم ربول الشرصل الشرعلية ولم ف وزما يا- كبامي تم كوابسا بعميل يرف الله به المدرجات - قالوا سبل على ندتما وُل جسك وربير الله ورجات كو بأذكرتا ياسولَ الله - قال: تَحُلُّم على من يجعل عليك، مع - لوكون في كماكه بال اسع فدا كرسول - آب ويتعفى عمن ظلمك وتُعطِى من عرصك في فرمايا - بوشخص تم سع بهالت كرے تم اس سے وتصلمن قطعك ـ

در گزر کرو- بوشخص تمهارے سائھ طلم کرے تم اس کو معامت کردو۔ بوشخص کم کو نہ دسے تم اسے دو۔ ہوتھ تم سے کھے تم اس سے بڑلو۔

اس مدبث کے الفاظ برغور کیجے ۔ اس کے مطابق ، درجات کی بلندی کا راز برہے کہ آدی جوابی اخلاق سے مکل پر مبرکرے۔ وہ استعال انگیزی کے با وجود درگذر کا طریقہ اختیار کرسے ۔ لوگ ظلم کریں تب یمی وه ایخبس معاف کردسے ۔ لوگ محروم کونے کی سازشیں کریں پیم بھی وہ ان کو دیسے کا ساسلہ بند مذکرے۔ لوگ دوری اختیار کریں تب بھی وہ ان سے قریب ہونے کی کوسٹس جاری رکھے۔ يه سنيبراك المصله الشرعلية وسلم كاطريقة بيم جولوگ اس طريقة يرجلين وه آپ كے مومن ميں -بولوگ اس طریفه کو چپوار دیں ،حتی که اسینے زبان وقلمسے اس کی تر دید کریں ، وہ بلاشیہ آب کے منکر ہیں، خواه بطورخود وه ابینے آب کو مومن کا مل سیمنتے ہوں۔

#### نقصان نہیں

اسلام کاایک مستقل اصول یہ ہے کہ ۔۔۔ لاضرر ولا ضرار فی الاسلام (ابن ماجہ، کتاب الاحکام) یعنی اسلام میں نہ نقصان اٹھانا ہے اور نہ نقصان پہنچاتا ہے۔ اس اصول کا تعلق انفرادی زیرگی ہے بھی ہے اور اجتماعی زیرگی سے بھی۔

مومن اللہ سے ڈر نے والا انسان ہوتا ہے۔ وہ کسی حال میں اس کو گوار انہیں کر سکتا کہ اس کی ذات ہے کسی کو تکلیف پہنچے۔ مومن وہ ہے جو دوسر ہے کے در دکی چوٹ اپنے سینہ میں محسوس کرے۔ پھر ایسا انسان کیسے اس کا مخمل کر سکتا ہے کہ وہ کسی کو تکلیف پہنچائے۔ یاکسی کو اپنی طاقت کا نشانہ بنائے۔ مومن کا حال ہے ہوتا ہے کہ اگر اس کو کسی کے اوپر قدرت حاصل ہو جائے تب بھی وہ اس کو تکلیف پہنچاکر اپنی ا نانیت کی تسکین حاصل نہ کرے۔

بر اس کے ساتھ مومن اس کو بھی جانتا ہے کہ موجودہ دنیا آزمائش کی دنیا ہے۔ یہال ہر آدمی کو خدا کی طرف سے پوری آزادی ملی ہوئی ہے۔اس آزادی کے غلط استعال کا نتیجہ یہ ہے کہ بہت سے لوگ سرکش بن جاتے ہیں بہت سے لوگ دوسر ول کو تکلیف پہنچا کرخوش ہوتے ہیں۔

الیں حالت میں اس دنیا میں جائز زندگی حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ آدمی ایسے انسانوں کی طرف ہے ہوشیار رہے جواپنی آزادی کا غلط استعال کرکے دوسر وں کو نقصان پہنچانے کے دریے رہتے ہیں۔وہ دوسر وں کوسینگ مار کراپنی انا کے لئے تسکین کاسامان فراہم کرتے ہیں۔

اس فتم کے نقصان سے بیخے کے لئے مومن کو ہوشیار رہنا پڑتا ہے۔لوگوں سے معاملہ کرنے میں الوگوں سے لین دین کرنے میں الوگوں کے در میان رہنے میں وہ ہمیشہ چو کنار ہتا ہے تا کہ وہ دوسر ول کے شرسے اپنے آپ کو محفوظ رکھے۔

اس مقصد کیلئے مومن کویہ کرنا ہے کہ وہ اپنے گرد قوت کامحسوس ہالہ بنائے رہے۔ تاکہ لوگ اس کی طرف سے ہیبت زدہ رہیں اور اس کے خلاف انھیں کسی شرارت کی ہمت نہ پڑے۔

#### برداشت كافائده

حدیث میں آیا ہے کہ میغمر اسلام علی فی فرمایا: جو شخص اپنے غصہ کو ضبط کرے جب کہ وہ اس کے نفاذ پر قادر ہو تو اللہ اس کے دل کو ایمان اور سلامتی سے بھر دیتا ہے (من کضم غضبا وھو یقدر علی انفاذہ ملا الله قلبه امنا وایمانا).

یہ پیغمبرانہ تعلیم انسانیت کی تغمیر کے لئے شاہ کلید کی حیثیت رکھتی ہے۔ جن افراد کے اندر یہ صفت ہو وہ اعلی روحانی ترقی حاصل کریں گے اور جس ساج کے بیشتر لوگ اس صفت کے حامل ہول وہ ساج امن وسکون کا گہوارہ بن جائے گا۔

جبایک آدمی کے اندر کسی کے خلاف غصہ آجائے اور وہ اس غصہ کے اظہار پر قادر ہو اس کے باوجود وہ غصہ کواپنے اندر ہی اندر ہی اندر مضبط کرلے تو یہ کوئی سادہ معاملہ نہیں ہو تا۔الیا آدمی اپنے اس عمل کے ذریعہ اپنے اندر ایک نئی اخلاقی طاقت کو جنم دیتا ہے۔ وہ ترقی کرکے نیاانسان بن جا تا ہے۔ وہ اپنی شخصیت کو انتقام کے بجائے معافی کے رنگ میں رنگ لیتا ہے۔ وہ اپنی اندر منفی نفسیات کو دباتا ہے اور اس کی جگہ مثبت نفسیات کو فروغ دیتا ہے۔ اس طرح غصہ کو صنبط کرنا اس کے لئے اپنی شخصیت کی تعمیر کے ہم معنے بن جا تا ہے۔ موجودہ دنیا میں مثبت شخصیت کی تعمیر کا سب سے بڑا کور س یہی ہے۔ اس کور س سے گذر کر موجودہ دنیا میں مثبت شخصیت کی تعمیر کا سب سے بڑا کور س یہی ہے۔ اس کور س سے گذر کر موجودہ دنیا میں مفات کا حامل ہو۔ جو لوگ غصہ کو ضبط کرنے کی اس تعلیم کو اختیار کرنے پر آمادہ نہ ہوں ان کی شخصیت کی اعلیٰ تغمیر بھی واقعہ بننے والی نہیں۔

غصہ کا اظہار شخصیت کو برہم کر تاہے اور غصہ کو ضبط کرنا شخصیت کو سکون عطا کر تاہے۔
غصہ اگر پیچھے کی طرف سفر ہے تو غصہ کو ضبط کرنا آگے کی طرف سفر۔ غصہ یہ ہے کہ آدمی حالات کے در میان گھر کر رہ جائے اور غصہ کو ضبط کرنا ہے کہ آدمی حالات سے اٹھ کراپنے جینے کے لئے ایک بلند تر سطح حاصل کرلے۔ غصہ برداشت کرنے میں صرف فائدہ ہے، اور غصہ برداشت نہ نامیں صرف فائدہ ہے، اور غصہ برداشت نہ نامیں صرف فائدہ ہے، اور غصہ برداشت کے نامیں صرف فائدہ ہے، اور غصہ برداشت نہ میں صرف فائدہ ہے، اور غصہ برداشت کے ایک بلند تر سطح حاصل کرلے۔

# اعلی کر دار

حدیث میں آیاہے کہ پنیمبراسلام علیہ نے فرمایا کہ تم اس سے جڑوجو تم سے کئے اور تم اس کو دوجو تم سے کئے اور تم اس کو دوجو تم کو محروم کرے۔ اور تم اس کو معاف کر دوجو تم پر ظلم کرے (تصل من قطعك و تعطى من حرمك و تعفو عمن ظلمك)۔

اس حدیث میں کردار کاوہ طریقہ بتایا گیاہے جو کسی انسان کو اعلیٰ انسان بناتا ہے۔ وہ طریقہ یہ ہے کہ آدمی ردعمل کی نفسیات سے پاک ہو۔اس کا اخلاق جو ابی اخلاق نہ ہو بلکہ وہ اعلیٰ انسانی اصولوں کے تحت متعین ہوا ہو۔وہ ہر ایک سے یکسال طور پر حسن اخلاق کارویہ اختیار کرے،خواہ اس سے اچھا تجربہ ہوا ہویا ہر اتجربہ۔

سابی زندگی میں ایساہ و تاہے کہ ایک شخص کو آپ سے شکایت ہوتی ہے اور وہ آپ سے قطع تعلق کرلیتا ہے یاسلام و کلام بند کر دیتا ہے۔ ایسی حالت میں آپ کو بھی وہی نہیں کرنا ہے جواس نے آپ کے ساتھ کیا ہے۔ اس کے بر عکس آپ کو یک طرفہ طور پر اس سے ملنا ہے۔ آپ کو یک طرفہ طور پر اس سے ملنا ہے۔ آپ کو یک طرفہ طور پر اس سے سلام و کلام جاری رکھنا ہے۔ یہ سب کچھ محض ظاہری طور پر نہیں بلکہ دل کی پوری آمادگی کے ساتھ ہونا جا ہے۔

ای طرح بھی ایماہوتاہے کہ ایک شخص آپ سے غصہ ہوجاتاہے اور جو پچھ دہ آپ کو دے رہاتھااس کو دینابند کر دیتاہے۔ ایسی حالت میں آپ کو یہ نہیں کرنا چاہئے کہ آپ بھی اس کو جو پچھ دے سکتے ہیں دہ اسے نہ دیں۔ اس کے برعکس آپ کو اپنے عطیات کا سلسلہ جاری رکھنا چاہئے۔ آپ جو پچھ اسے دے سکتے ہیں، دہ ضرور اسے دیں۔ اور دینے کے بعد کسی داپسی کی امید نہ رکھیں۔

اسی طرح اجتماعی زندگی میں بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص آپ کے ساتھ ایسا معاملہ کرتا ہے جو آپ کی نظر میں ظلم ہوتا ہے۔ اس وقت آپ کے دل میں غصہ بھڑک اٹھتا ہے۔ مگر اعلیٰ انسانیت سے ہے کہ آپ غصہ کو ختم کر دیں۔ ظلم کرنے والے کو معاف کرکے دوبارہ اس کے ساتھ اینے تعلقات کو معتدل بنالیں۔

# بدگمانی

صیح بخاری اور صیح مسلم دونول میں بیر دوایت آئی ہے کہ پینمبر اسلام نے لوگول کو ہدایت دیتے ہوئے کہا کہ تم لوگ گمان سے بہت زیادہ بچو، کیول کہ گمان سب سے بڑا جھوٹ ہے (ایا کم والظن فان الظن اکذب الحدیث) متفق علیہ۔

گمان یہ ہے کہ آدمی پوری معلومات کے بغیر کسی کے بارے میں ایک رائے قائم کرلے۔ہر آدمی کی اپنی ایک دنیا ہوتی ہے۔ہر آدمی کاعمل بہت سے اسباب کے تحت ہوتا ہے۔الیں حالت میں کامل شخیق کے بغیر کسی کے عمل کی حقیقت کو جاننا ممکن نہیں۔ کوئی شخص کسی کاصرف ایک عمل د کھے کر اس کے بارے میں کوئی رائے قائم کرلے تو یہ گمان ہوگا۔ ادر گمان کسی کے لئے بھی جائز نہیں۔

آومی کے ہر عمل کے بہت سے پہلو ہوتے ہیں،اس لئے اس کی توجیہات بھی متنوع اور مختلف ہوتی ہیں۔ دوسر ول کے بارے میں آدمی کا مشاہدہ یا تجربہ ہمیشہ جزئی مشاہدہ اور تجربہ ہوتا ہے۔ ایس حالت میں کسی کی ایک روش کو دیکھ کر اس کے خلاف برا گمان کرنا گویا جزئی علم کو کلی علم سمجھ لینا ہے۔ ناقص معلومات پر کامل واقفیت کا دعوی کرنا ہے۔ اس لئے کسی کے خلاف برگمانی عین اسی قسم کی ایک چیز بن جاتی ہے جیسا کہ جھوٹ۔

مجھوٹ اخلاقی حیثیت سے انہائی معیوب کلام ہے۔ وہ خدائی شریعت کے اعتبار سے سراسر ناجائز ہے۔ ایسی حالت میں جو آدمی کسی کے خلاف بد گمانی کر تا ہے تو وہ ایک بے حد سکین جرم کا ارتکاب کر تا ہے۔ ایسیا کر کے وہ خداکی نظر میں اپنے آپ کو ایک غیر مطلوب بندہ بنالیتا ہے۔ اور انسانوں کی نظر میں وہ ایک ایسا شخص بن جاتا ہے جس سے تمام لوگ نفرت کریں۔ جس کو ساج میں ماعزت در حد ند ملے۔

مگان کی بنیاد پر کسی کے خلاف رائے قائم کرنے سے بہتریہ ہے کہ آدمی کوئی رائے ہی قائم نہ کرے آدمی کوئی رائے ہی قائم نہ کرے آدمی رائے قائم نہ کرنے کے لئے آزاد ہے۔ مگر رائے قائم کرتے ہی وہ قابل مؤاخذہ ہوجا تا ہے۔ احمد اور برا گمان کرنا بلاشیہ ناجا کز۔

### يروسى كاحق

قرآن وحدیث میں بطروس کا بہت حق بتایا گیا ہے۔ امام بخاری نے ابورا فع رصی السّرعت کی ایک حدیث نقل کی ہے۔ اس کے مطابق ، رسول السّرصلی السّرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ بیر وسی قریب ہونے کی وجہ سے شفع کا زیادہ حق دارہے (الحجاف (حقّ بسقبد) مشکاۃ المصابیج ۸۹۳/۲

حضرت ابورافع کے واقعات کے ذیل میں بتایا گیاہے کہ مدینہ بیں ان کے دومکانات سے۔
ان ہیں سے ایک مکان وہ فروخت کرناچا ہے سے سے ۔ایک شخص نے اس مکان کو پانچ سودینار نعت مدے کرخریدنا چا ہا مگر ساتھ ہی اس مکان کے ایک اور خواہش مند سکتے اور وہ حضرت سعد بن وقاص سعت بن وقاص سعد ہے ہر وسی سکتے ۔اکھوں نے اپنے مرکان کو حضرت سعد کے ہا کھ فرو خت کر دیا اگرچ اپنی بیش کش کے مطابق ، اکھوں نے مرد نے ارسو دینار ادا کیے اور وہ بھی قسطوں میں ۔اسس موقع پر حضرت ابورا فع نے کہا کہ پر وسی ہونے کے اعتبار سے سعد بن وقاص اس مکان کے زیادہ حق دار ہیں۔

یر وسیوں کے ساتھ حسن سلوک ایک بہت بڑا دینی عمل ہے۔ آ دمی کو اس عمل کا بہترین بدلہ آخرت میں ملے گا۔ تاہم دنیا کے اعتبار سے بھی اس اسلامی تعلیم کی بہت زیادہ اہمیت ہے۔ اسس میں دنیوی حکمت کے بے شار پہلوچھیے ہوئے ہیں۔

ایک شخص جو آپ سے پرٹروس میں ہے وہ آپ کا صبح وشام کا ساتھ ہے۔اس سے بار بارسابقہ پیش آتا ہے۔ایس سے بار بارسابقہ پیش آتا ہے۔ایس سے بار بارسابقہ نیش آتا ہے۔ایس مالت بیس آپ کا برٹروسی اگر آپ سے ناراض ہو تو وہ بے شمار طریقوں سے آپ کو نقصان بہن پا سکتا ہے ۔حتی کہ اگروہ آپ کے معاملات میں غیر جانب دار ہوجا نے تب بھی اسس کی غیر جانبداری آپ کے لیے سخت مصر ثابت ہوگی۔

آپ کے حن سلوک نے اگر آپ سے پڑوسی کو آپ کا دوست بنار کھا ہو۔ آپ کے احسان کا بدلہ احسان سے دینا جا ہے، احسان کا بدلہ احسان سے دینا جا ہیے، احسان کا بدلہ احسان سے دینا جا ہیے، تو ایسا پڑوسی آپ کے لیے تیام قیمتی چیزوں سے زیادہ قیمتی ہے۔ آپ اس کو جتنا فائدہ پہنچائیں گے اس سے کہیں زیادہ فائدہ آپ کو اس کی طرف سے طے گا۔

## تفقه في الدين

اسلام میں تفقہ فی الدین کی بے حدا ہمیت ہے۔قر آن میں اس کا ذکر فرض کفایہ کی حیثیت سے کیا گیا ہے۔ ارشاد ہوا ہے کہ اگرامت کے تمام لوگنہیں تو کچھلوگوں کوابیا کرنا چاہئے کہ وہ اپنے اندر اعلیٰ درجہ میں تفقہ فی الدین کی صلاحیت پیدا کریں (التوبہ ۱۲۲)

حدیث سے بھی اس کی اہمیت ثابت ہوتی ہے۔حضرت معاویہ بن سفیان کہتے ہیں کہ رسول اللّٰہ نے فر مایا: من یو د اللہ به خیرا یفقهه فی اللدین (فتح الباری ۳۰۲/۱۳) یعنی اللہ جس کے ساتھ بھلائی کاارادہ کرتا ہے اس کووہ تفقہ فی الدین عطا کردیتا ہے۔

تفقہ کے معنی نہم وبصیرت کے ہیں۔ یہاں تفقہ کالفظ معروف فقہی معنی میں نہیں ہے۔ موجودہ زمانہ میں فقہ کالفظ بولا جائے تو اس کا مطلب ان احکام ومسائل کو جاننا ہوتا ہے جن کو فقہاء اسلام نے بعد کے زمانہ میں مرتب کیا۔ مگر مذکورہ آیت یا حدیث میں تفقہ کالفظ اس مفہوم میں استعال نہیں ہوا ہے۔ بلکہ وہ اصولی اور اساسی دین میں گہری فہم وبصیرت کے لئے آیا ہے۔

اس اعتبارے، تفقہ کا مطلب معروف نوعیت کا مقلدان علم نہیں ہے۔ بلکہ وہ سراسر ایک مجتبدان علم ہے۔ تفقہ فی الدین کا مطلب سطور سے گذر کر بین السطور کو پڑھ لینا ہے۔ الفاظ سے نگلنے والے سادہ مفہوم سے گذر کر اس کی چھپی ہوئی معنویت کو دریا فت کرنا ہے۔ فنی اور ظاہری تفصیلات سے آگے بڑھ کرمعنویت کے سمندر میں داخل ہوجانا ہے۔

تفقہ فی الدین بلا شبہہ ایک مومن کے لئے خیراعلیٰ کا درجہ رکھتا ہے۔جس آ دمی کے اندر تفقہ کی صلاحیت پیدا ہوجائے اس کا ایمان اس کے اندر ربانی شخصیت کی تشکیل کرنے لگتا ہے۔ وہ حقیقوں کو براہ راست دیکھنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ وہ واقعات ومعاملات کو ان کی صحیح روشنی میں دیکھنے لگتا ہے۔ خواہ اپنی ذات کا معاملہ ہویا دوسروں کا معاملہ ، وہ صحیح ترین رائے تک پہنچنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ حضرت ابوہریرہ کی ایک روایت کے مطابق ، رسول اللہ عظایقہ نے فرمایا: خصلتان لا تجتمعان

فى منافق حسن سمت و لا فقه فى الدين (الترمذى بحواله مشكاة المصابيح ١٧٢) وصفتين اليي بين جوكي منافق مين جمع نهين بوتين - خوش خلقي اور تفقه فى الدين -

منافقت کے ساتھ تفقہ فی الدین کیوں جمع نہیں ہوتا۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ منافق ایک غیر شجیدہ انسان ہوتا ہے، اور غیر شجیدہ ذہمن اس قابل ہی نہیں ہوتا کہ وہ گہری حقیقق کو سمجھے یا ان کا ادراک کر سکے۔ گہری بصیرت کے لئے شجیدگی (sincerity) ایک لازمی شرط ہے۔ منافقت کے ساتھ شجیدگی جمع نہیں ہوتی۔ اس لئے منافق انسان بھی تفقہ فی الدین کی لذت ہے آشنا بھی نہیں ہوتی۔ اس لئے منافق انسان بھی تفقہ فی الدین کی لذت ہے آشنا بھی نہیں ہوتی۔ اس لئے منافق انسان بھی تفقہ فی الدین کی لذت ہے آشنا بھی نہیں ہوتا۔

تفقہ فی الدین کا درجہ اس کے حصہ میں آتا ہے جوابیے ذہن کو دوسری غیر متعلق چیزوں سے ہٹا کرصرف دین کواپیے غور وفکر کا موضوع بنائے۔ بیز ہنی کیسوئی (concentration) ہی تفقہ فی الدین کا دروازہ ہے۔ جولوگ ذہنی کیسوئی کی بیہ قیمت ادانہ کریں وہ بھی اس خیر کونہیں پاسکتے جس کوقر آن و حدیث میں تفقہ فی الدین کہا گیا ہے۔

حفرت عبدالله بن عباس کہتے ہیں کہرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا: فیقیہ و احد الله علیہ وسیطان من الف عیابد (التر مذی ، ابن ماجہ ، بحوالہ مشکا قالمصان جارسے) یعنی ایک فقیہ شیطان کے اویر ہزار عابد سے زیادہ سخت ہے۔

غیر فقیہ صرف چیزوں کے ظاہر کود کھتا ہے۔ اس کے برعکس فقیہ کی نظر چیزوں کی اصل حقیقت تک پہنچ جاتی ہے۔ غیر فقیہ چیزوں کے فرق کو نہیں سمجھتا جب کہ فقیہ ایک چیز اور دوسری چیز کے فرق کو جان لیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ غیر فقیہ نہایت آسانی سے شیطان کی تزئین کا شکار ہوجا تا ہے۔ جب کہ فقیہ اس قابل ہوتا ہے کہ وہ شیطانی تزئین کا پر دہ پھاڑ کر حقیقت کو اس کے بر ہنہ روپ میں دیکھ سکے۔ اور اس طرح اس کی گراہی سے نے جائے۔

### غلونهبيں

قرآن (النساء ۱۵۱) میں اہل کتاب کے تذکرہ کے ذیل میں سے تھم دیا گیا ہے کہ تم لوگ اپنے دین میں غلونہ کرو (لا تغلو افی دینکم) یہی بات حدیث میں ان الفاظ میں آئی ہے کہ تم لوگ دین میں غلو سے بچو کیوں کہ بچھلی امتیں دین میں غلو کی وجہ سے ہلاک ہو گئیں۔ (ایا کم والغلو فی الدین فائما هلك من كان قبلكم بالغلو فی الدین ) مسند احمد بن حنبل ۱۱ ۸ ۲۱۵

غلو کا مطلب ہے زیادہ ہونا، حدسے تجاوز کرنا ۔ حدیث کے مطابق ، ہر قتم کے معاملات میں توسط اور اعتدال کی راہ ہی درست راہ ہے۔ اعتدال یا میانہ روی کا طریقہ ہمیشہ کامیابی کی طرف لے جاتا ہے اور غلو کا طریقہ ہمیشہ نقصان اور ناکامی کی طرف ۔ یہ خود فطرت کا قانون ہے۔ اسی لئے عالمی سطح پر اس کا اعتراف کیا گیا ہے۔ انگریزی کا ایک مقولہ ہے کہ زیادتی ہر چیز میں ہری ہے:

#### an excess of everything is bad

غلوکا تعلق ہر معاملہ ہے۔ مثلاً عقیدہ میں پختہ ہونابہت اچھی بات ہے مگر عقیدہ کے کھلے اظہار میں اگر جان کا خطرہ ہو توالی حالت میں اپنی جان بچانے کے لئے اخفا مکا تھم دیا گیا۔ نماز اور روزہ، ذکر اور تلاوتِ قرآن، سب مطلوب اعمال ہیں مگر ان کی غیر معتدل کثرت مطلوب نہیں۔ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر بلاشبہ ضروری اعمال میں سے ہیں، لیکن اگر کوئی شخص اس کو تشدد کی حد تک لے جائے تووہ درست نہ ہوگا۔
لیکن اگر کوئی شخص اس کو تشدد کی حد تک لے جائے تووہ درست نہ ہوگا۔

لیکن خوداعتمادی اگر کسی کوغیر حکیمانه اقدام تک لے جائے تووہ ببندیدہ نہ ہوگا۔ عزتِ نفس اور خودداری بلاشبہ ببندیدہ اعمال کی حیثیت رکھتے ہیں۔ لیکن اگر عزتِ نفس کسی کواس حد تک لے جائے کہ وہ اس کے لئے اپنی غلطی کے اعتراف میں رکاوٹ بن جائے تو وہ بھلائی نہیں رہے گی بلکہ ایک برائی بن جائے گی۔

ای طرح یہ ایک اچھی صفت ہے کہ آدمی کی مدونہ لے، وہ کی کا احسان لینا گوارہ نہ کرے۔ وہ اپنی کفالت آپ کرنا چاہے۔ لیکن کی کا یہ مزائ اگر اس کے اندر فخر اور برائی کا جذبہ پیدا کرنے کا سبب بن جائے تو یہ اس کے حق میں ایک بری عادت ہوگی نہ کہ کوئی اچھی عادت۔ آدمی کی یہ کمزوری ہے کہ کسی چیز میں کوئی امتیازی پہلود کھتا ہے تو اس کے بارے میں مبالغہ آمیز تصور قائم کر لیتا ہے۔ وہ اس کا مقام متعین کرنے میں حدسے آگ نکل جاتا ہے۔ اس کانام غلوہ۔ شرک اور شخصیت پرسی کی تمام قسمیں اصلاً اسی غلو کی پیداوار ہیں۔ ہے اسی کانام غلوہ۔ شرک اور شخصیت پرسی کی تمام قسمیں اصلاً اسی غلو کی پیداوار ہیں۔ دین میں غلویہ ہے کہ دین میں کسی چیز کاجو در جہ ہے، اس کو اس کے واقعی درجہ پر نہ رکھا جائے۔ بلکہ اس کو بڑھا کر زیادہ بڑا درجہ دینے کی کوشش کی جائے۔۔ اللہ کسی کوکوئی بڑا مرتبہ دیا جائے۔ بلکہ اس کو بڑھا کر خوا ہے کہ وہ کوئی ما فوق شخصیت ہے اور بشر می غلطیوں سے پاک ہے۔ و نیا کی جہا دیا جائے کہ دین عالم کے کسی پہلو کے بارے میں بچھا دکام دیئے جائیں تو اس میں مبالغہ کر کے اسی کی بنیا دیز بہر ایک بینچا دیا جائے۔ زیدگی کے کسی پہلو کے بارے میں بچھا دکام دیئے جائیں تو اس میں مبالغہ کر کے اسی کی بنیا دیر با بہر اور بی فلسفہ بنا دیا جائے۔

اس قسم کی تمام صور تیں جن میں کسی دینی تعلیم کواس کے واقعی مقام سے بڑھا کر مبالغہ آمیز در جہ دیاجائے تووہ غلو کی فہرست میں شامل ہوگا۔

# مصیبت بھی رحمت ہے

ایک روایت صحیح ابخاری (کتاب الجهاد) سنن ابی داؤد (کتاب الجهاد) اور مسندامام احمد میں آئی ہے۔ ابخاری کے الفاظ یہ ہیں: غیجب السله من قوم ید خلون الجنة فی السلاسل فنح الباری ۲۸ ۱۲۸) یعنی الله ان پر متعجب ہوتا ہے جو جنت میں زنجیروں میں (بندھے ہوئے) داخل ہوں گے۔ بعض اور روایتوں میں یہ قادون اور یساقون کے الفاظ آئے ہیں۔ یعنی وہ صینح جوئے اور ہاکتے ہوئے کے جائے جائیں گے۔

اس حدیث میں بچھا ہل ایمان کے ساتھ جس معاملہ کا ذکر ہے وہ آخرت میں پیش آنے والا معاملہ ہے۔ یہاں زنجیر کالفظ دراصل معاملہ ہے۔ یہاں زنجیر کالفظ دراصل مجور کن حالات (compulsive situation) کی تعبیر ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ بچھلوگوں کے ساتھ ایسے مجبورانہ حالات پیش آئیں گے کہ اُن کے لیے اس کے سواکوئی راستہ باقی نہ رہے گا کہ وہ خدا پرستی اور آخرت بیندی کی زندگی اختیار کریں اور اس طرح گویا بند ھے بند ھے جنت میں پہنچے جائیں۔

یے خوش متی اُن افراد کے حصہ میں آئے گی جن کے دل میں اخلاص اور حسن نیت کی چنگاری موجود ہو۔ اللہ تعالیٰ جن لوگوں کے دل میں اس متم کی استعداد دیکھے گا اُن کی قدر افزائی اس طرح کرے گا کہ اُن کے قدر افزائی اس طرح کرے گا کہ اُن کے لیے ایسے حالات بیدا کردے گا جو اُنہیں طوعاً وکر ہا خدا پرستانہ اعمال کی طرف لے جانے والے ہوں۔ مصیبت کا جنتی زنجیر بن جانا اُس شخص کے حصہ میں آتا ہے جس کے اندر سے صلاحیت ہوکہ وہ مصیبت کے وقت اللہ کی طرف رجوع کرے۔ مصیبت جس کے دل کواس طرح نرم کرے کہ وہ اللہ کی بادکرنے والا بن جائے۔

مصیبت اگرلوگوں کے اندر فریا داور شکایت کا ذہن بنائے تو مصیبت صرف تباہی ہے۔اورا گر مصیبت لوگوں کے اندرمجاسبہ خویش کا ذہن بیدا کرے تو وہ اُن کے لیے رحمت کاسب بن جائے گی۔

## تحكمت معامله

ایک تعلیم یافتہ مسلمان ایک سرکاری محکمہ میں اچھی سروس میں ہیں -ان کے افراطلی سے ان کا حجاکہ اس کو ڈر تھا کہ ذکورہ سے ان کا حجاکہ اس کو ڈر تھا کہ ذکورہ افسران کی سروس بک خراب کر دیے گا اور اس کے نتیجہ میں ان کا بیروموشن رک جائے گا۔اس منتشن کی وجہسے ان کے سرمیں انناسخت در دہوا کہ وہ گھر اگر بستر پر لیٹ گئے اور اسس کے بعد کو ڈی کام نذکر سکے۔

ان سے میری ملاقات ہوئی تو ہیں نے کہاکہ آپ نے جوکیا وہ درست نہ تھا۔ ہیں نے ان کو ایک مدین سنائی۔ ایک فبیلہ کا سردار مدینہ میں رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم کے پاس آیا۔ آپ نے اپنے ساتھیوں سے کہاکہ جاؤ اس کا استقبال کرو۔ اس موقع پر آپ نے ایک اصولی بات یوفرمائی کہ: اخز اوا المناس مناز لھے۔ بعنی لوگوں کے ساتھ ان کے رتبہ کے مطابق معالمہ کرو (حیاۃ الصحابہ ۲۰۹/۲)

شریدت کے احکام سب کے سب فطرت پر مبنی ہیں۔ بہخود فیطرت کا تقاصا ہے کہ لوگ

ایک دوسر ہے کا لحاظ کریں۔ کوئی شخص جب دوسر ہے شخص سے معاطہ کرے تو وہ اس طرح معاطہ

کرے کہ دوسر اشخص اس کو اپنی تحقیم محسوس مذکر ہے۔ ہم شخص یہ سمجھے کہ اس کو اس کے معتام کے
مطابق مناسب عزت (due respect) دی جارہی ہے۔ جس سماج میں بیر وابات ہوں اس
سماج میں باہمی مجت بڑھتی ہے اور سماجی انتثار کی جڑک کے جانی ہے۔
سماج میں باہمی مجت بڑھتی ہے اور سماجی انتثار کی جڑک کے جانی ہے۔

یہ فطرت کا ایک اصول ہے اور قدیم زمار سے سے ختلف شکلوں میں اس کو دہرایا
جانا رہا ہے۔ اسی کو ایک انگریزی مثل میں اس طرح کہاگیا ہے کہ افر ہمیشر حق پر ہوتا ہے:

یرگویامعاملاق حکمت یامعاملاق سنسدلیت ہے۔ اس کالحاظ کرنا ہرایک کے لیے انتہائی ضروری ہے جسس سماج بیں اس کی رعابت نہ کی جائے وہ سماج کبھی اچھاسماج نہیں بن سکتا۔

#### جنت والے

صدیث میں آیا ہے کہ پیغمبر اسلام علی ہے ہو چھاگیا کہ وہ کیا چیز ہے جو لوگوں کو سب سے زیادہ جنت میں لے جائے گی۔ آپ نے جواب دیا کہ اللہ کا تقوی اختیار کرنا اور بہتر اخلاق (سئل رسول اللہ علی ہے اکثر ما یدخل الناس الجنة – قال تقوی اللہ و حسن الخلق) التر مذی۔

کسی آدمی کی سب سے بڑی کامیا بی ہے کہ وہ دنیا میں ایسی زندگی گذارے کہ جب وہ مرکر اگل دنیا میں بہنچ تو وہاں اس کو جنت میں رہنا نصیب ہو، وہ وہ ال ابدی خوشیوں کی زندگی پاسکے۔ اس کامیاب زندگی کاراز اس حدیث میں بتایا گیا ہے۔

اس سلسلہ میں پہلی چیز تقوی کی روش ہے۔ لیعنی خدا کو بڑا مان کر اس سے ڈرتے رہنا۔ اپنے آپ کو خدا کے سامنے جوابدہ سمجھنا۔ یہ یقین کرنا کہ میں کسی بھی حال میں خدا کی پکڑ سے نے نہیں سکتا۔ میرے کھلے اور چھپے تمام احوال خدا کے علم میں ہیں۔ میری کوئی بھی تذبیر مجھ کوخدا سے بچانے والی نہیں۔

یہ یقین جس آدمی کے دل میں آجائے اس کی پوری زندگی بدل جاتی ہے۔ وہ آزاد زندگی کو چھوڑ کر پابند زندگی افتیار کر لیتا ہے۔ وہ ہر معاملہ میں اپنے آپ کو غیر ذمہ دارانہ روش سے بچا تا ہے۔ اور ذمہ دارانہ روش کو اختیار کرتا ہے۔ یہ عقیدہ اس سے گھمنڈ اور انانیت جیسے جذبات کو چھین لیتا ہے۔ وہ ہر معاملہ میں خداکا فرمال بردار بندہ بن جاتا ہے۔

جنتی انسان کی دوسر می صفت ہے ہے کہ اس کا کردار جنتی کردار بن جاتا ہے۔ لوگول کے در میان دہ اسی دنیا میں اس طرح رہنے لگتا ہے جس طرح آخرت میں جنت کے باشندے آپس میں رہیں گے۔ اس کے دل میں لوگول کے لئے خیر خواہی کے سواادر کچھ نہیں ہو تا۔ اس کی زبان میٹھے بول سے ترر ہتی ہے۔ وہ لوگول سے اس طرح ملتا ہے جیسے ایک بھائی اپنے دوسر سے بھائی سے ملے۔ دوسر ول سے معاملہ کرنے میں وہ ہمیشہ انصاف پر قائم رہتا ہے۔ جب بھی وہ لوگول سے کوئی معاملہ کرتا ہے تواس وقت اخلاقی اور انسانی اصول اس کے رہنما ہوتے ہیں نہ کہ محض ذاتی مفادات۔

# خطرناك كھيل

صدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: لا یرمی رجل رجلا بالفسق ولا یرمیہ بالکفر الا ارتدت علیه ان لم یکن صاحبه کذلك (مسند الامام احمد بن حنبل، المجزء المحامس، صفحه ۱۸۱) جب بھی ایک آدمی دوسرے آدمی پر کافریا فاسق ہونے کا الزام لگا تاہے توضر وربی الزام خود قائل کی طرف لوث آتا ہے اگردوسر اآدمی ویبانہ ہو۔

ایک واعظ اگر نام کے تعین کے بغیر نصیحت کرے اور یہ کہے کہ لوگوں کا کیا حال ہو گیا ہے کہ وہ کفر اور فت جیسے اعمال میں مبتلا ہورہے ہیں، تواس میں کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ اس قتم کی عمومی نصیحت کی مثال خود رسول اللہ عظیات کے یہاں پائی جاتی ہے۔ لیکن نام کے تعین کے ساتھ اگر کسی کے بارے میں یہ کہاجا ئے کہ وہ کا فرہے یافاسق ہے یامر تدہے یابت پرست ہو، تو یہ ایک بے حد خطرناک کھیل ہوگا۔ ایسا قول اگر اللہ کے علم کے مطابق شخص ند کور کے لئے درست نہ قرار پاتا ہو تو وہ فضامیں تحلیل نہیں ہوگا بلکہ وہ لوٹ کر خود قائل کی طرف آجائے گا۔ یعنی قائل نے دوسر ہے شخص پر جو الزام لگایا ہے وہی الزام خدا کے رجشر میں خود قائل کے خانہ میں لکھ دیا جائے گا۔ اور آخرت میں اس کا انجام ہر عکس طور پر وہی ہوگا جس کا مستحق اس نے میں لکھ دیا جائے گا۔ اور آخرت میں اس کا انجام ہر عکس طور پر وہی ہوگا جس کا مستحق اس نے دوسر ہے کو مشہر انے کی کوشش کی تھی۔

یہ بلاشہ ایک بے حد سکین بات ہے۔ اس کا تقاضایہ ہے کہ آدمی کسی کے بارے میں اس طرح کے معاملات اس طرح کے سخت الزامی الفاظ بولنے سے آخری حد تک پر ہیز کرے۔ اس طرح کے معاملات میں بولنے سے زیادہ بہتر ہے چپ رہنا اور اگر کوئی شخص بیہ خیال کر تا ہے کہ اس کے لئے بولنا ضروری ہوگیا ہے تو اس پر فرض کے درجہ میں لازم ہوگا کہ وہ کسی کے بارے میں ایسا سخت محکم لگانے سے پہلے اس کے بارے میں ہزار بار سوچے۔ وہ آخری ممکن حد تک اس کی شخفیق کرے اس کے ساتھ وہ اس کے بارے میں اہل علم اور اہل تقوی سے مشورہ کرے۔ ان سارے شخفیق

اور احتیاطی مراحل سے گزر نے کے بعد بھی اگر اس کا ضمیر مطمئن ہو کہ اس معاملہ میں اس کی سے ذمہ داری ہے کہ وہ بولے اور اپنے اس قول کی بنا پر وہ اللہ کے یہاں پکڑا نہیں جائے گا تواس کے بعد وہ بول سکتا ہے۔ اگر چہ پھر بھی ند کورہ اندیشہ بدستور باقی رہے گا۔ کیونکہ موجودہ دنیا میں مومن کی ذمہ داری نصیحت اور تبلیغ ہے نہ کہ دوسر ول کے بارے میں کا فراور فاست اور مرتداور بت پرست ہونے کا علان کرنا۔

۔ آسٹریلیاکا ایک قدیم ہتھیار ہے جو بومرینگ (boomerang) کہا جاتا ہے۔اس کی صفت ہے ہے کہ پھینکنے کے بعد اگر وہ نشانہ پر نہ لگے تو وہ خود پھینکنے والے کی طرف لوٹ آئے گا۔ اس سے ہو ادا کیک الیا عمل ہے جو خود عامل کے او پر اس سے مرادا کیک الیا عمل ہے جو خود عامل کے او پر الٹا رہے۔

اس اصطلاح کواگر استعال کیاجائے تو کہاجاسکتا ہے کہ کسی شخص کوکا فریا فاست یامر تدیا بت پرست کہناایک بومرینگ کھیل ہے۔ یہ ایک ابیا خطرناک پھر ہے جواگر نشانہ پرنہ لگے تووہ خود بھینکنے والے پر آکر گرے گا۔

عبای خلافت کے دور میں عقلی بحثوں کا ہنگامہ شروع ہوا۔ اشاعرہ اور معتزلہ اور متخزلہ اور متخلمین کے در میان غلو کی حد تک شدید بحثیں جاری ہو گئیں۔ ہرایک دوسرے کے خلاف سخت ترین الفاظ ہولنے لگا۔ مثلاً اہل نقل نے اہل عقل کے خلاف فتوی دیا کہ من تمنطق فقد تزندق (جس نے علم منطق سیکھاوہ زندیق ہوگیا) دوسری طرف اہل عقل (معتزلہ) نے یہ کہنا شروع کیا کہ جو شخص قرآن کو قدیم مانے وہ کا فرہے۔

تکفیرو تفسیق کابیہ بنگامہ کئی سوسال تک جاری رہا یہاں تک کہ علائے در میان عقائد کابیہ مسلمہ طور پر مان لیا گیا کہ: لا نکفر احداً من اہل القبلة (اہل قبلہ میں سے کسی کوہم کابیہ مسلمہ طور پر مان لیا گیا کہ: لا نکفر احداً من اہل القبلة (اہل قبلہ میں سے کسی کوہم کافر نہیں گئے فر نے نماز پڑھتا ہواس کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔ زیادہ گہرائی کے ساتھ دیکھتے تواس کا مطلب یہ ہے کہ ایک شخص جواپنے آپ کومسلمان کہتا

ہے کسی بھی حال میں اس کی تکفیر نہ کر و کیونکہ ایبا کوئی مسلمان نہ بھی ہوااور نہ بھی ہو سکتا جو کعبہ کے بچائے کاشی یاویٹکن کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے لگے۔

حقیقت میہ کہ کسی کو کا فریامر تدیا بت پرست کہنا سرے سے کوئی دینی کام ہی نہیں۔ اسلام میں عمل کی بنیاد نیت پررکھی گئی ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ کا فریامر تدیا بت پرست وہ آدمی ہے جواپنی نیت کے اعتبار سے اس قتم کا برافعل کرے،اور نیت کا علم چونکہ صرف خدا کو ہے اس لئے کسی اور کا بہ کام ہی نہیں کہ وہ دوسر ول پر اس قتم کا الزامی ٹھیہ لگانا شروع کر دے۔

حقیقت ہے کہ ایباالزامی ٹھپہ لگانا سادہ طور پر صرف ایک گناہ نہیں ہے، بلکہ وہ برترین قتم کی سرکشی ہے۔ وہ خدا کے قلم کو اپنے ہاتھ میں لینے کی کو بشش ہے۔ جو آدمی ایسی کو شش کرے وہ خدا کے قلم کو حاصل کرنے میں تو کامیاب نہیں ہوگا، البتہ وہ خدا کے یہاں سرکشی کا مجرم قرار پائے گااور جو سز اوہ دوسرے شخص کو دینا چاہتا تھا، اس کو وہ خو دزیادہ بری شکل میں بھگتنے پر مجبور ہو جائے گا۔

مومن کاکام تکفیر نہیں ہے بلکہ تبلغ ہے۔ اس کامطلب یہ ہے کہ اگر آپ کو نظر آئے کہ فلال شخص کے اندرایک برائی پیداہو گئ ہے تو آپ اس سے ملیں اور خیر خواہی اور نفیحت کے انداز میں اس کو سمجھا ئیں۔ اس کی اصلاح کے لئے خداسے دعا کریں۔ حتی کہ اگر وہ آپ کے کہنے پر اصلاح قبول نہ کرے تب بھی آپ کے لئے جائز نہیں کہ آپ اس کے خلاف تکفیر کا فتو کی جاری نہیں کہ آپ اس کے خلاف تکفیر کا فتو کی جاری کریں۔ مومن کاکام صرف نفیحت کرنا ہے۔ اس کے بعد بقیہ معاملات کا تعلق خداسے ہے جاری کریں۔ مومن کاکام صرف نفیحت کرنا ہے۔ اس کے بعد بقیہ معاملات کا تعلق خداسے ہے وہی جس کو چاہے گا بخشش سے سر فراز کرے گا۔

تکفیرو تفسیق کاہنگامہ صرف وہی شخص جاری کر سکتاہے جس کاسینہ خداکے خوف سے خالی ہو۔ جو آدمی خدا کی کیڑ سے ڈرتا ہو اس کا طریقہ ہمیشہ احتساب خولیش کا ہوتا ہے نہ کہ اختساب غیر کا۔

# جهادِاكبر

حدیث میں آیا ہے کہ مجاہدوہ ہے جواللہ کی اطاعت میں اپنفس کے خلاف جہاد کرے (احمد، التر مذی)۔ اپ آپ کو برے جذبات سے اور برے اعمال سے رو کنا بے حد شکل کام ہے۔ اس کے اپنی خواہشات سے لڑنا پڑتا ہے۔ اس لئے اس کام کواسلام میں جہادا کبرکہا گیا ہے۔

صوفیوں کی زندگی اس جہاد اکبر کانمونہ ہے۔ اس جہاد میں خود اپنے آپ سے لڑنا پڑتا ہے۔ نفرت، حسد، گھمنڈ، بدخواہی، غصہ اور منفی سوچ جیسی برائیوں کو اپنے اندر سے نکالنے کے لئے خود اپنے آپ سے مقابلہ کرنا پڑتا ہے۔ اس جہاد کے نتیجہ میں وہ انسان بنتا ہے جس کو قرآن میں ربانی انسان کہا گیا ہے۔ ساج میں امن اور محبت کی فضا بیدا ہوتی ہے۔ خیرخواہی اور انسانی احتر ام کا ماحول قائم ہوتا ہے۔ ہرفتم کی مثبت قدریں فروغ پاتی ہیں۔ انسانی تغمیر کا کام موافق ماحول میں ہونے لگتا ہے۔

اس کے برعکس سیاسی لیڈرجس جہاد کی نمائندگی کرتے ہیں وہ دراصل جہاد کے نام پر فساد
ہے۔اس خودساختہ سیاسی جہاد میں دوسروں کے خلاف لڑائی چھیڑی جاتی ہے۔اس میں نفرت اور تشدد
ہیمیاتا ہے۔امن وسکون ختم ہو جاتا ہے۔ قیمتی جانیں ہلاک ہوتی ہیں۔انسانوں کو بے عزت کیا جاتا
ہے۔تغمیر وترقی کے تمام کام ٹھپ ہو جاتے ہیں۔اس کے ذریعہ کوئی نئی چیز حاصل نہیں ہوتی اور جو کچھ
حاصل تھاوہ بھی کھودیا جاتا ہے۔

سیاسی لیڈروں کا بینام نہاد جہاد قرآن کی اس آیت کا مصداق ہے: '' اور جب وہ پھرتا ہے تو زمین میں سرگرم ہوتا ہے تا کہ وہ زمین میں فساد پھیلائے اور کھیتوں اور جانوں کو ہلاک کرے۔ حالاں کہ اللہ فساد کو پہند نہیں کرتا'' (البقرہ ۲۰۵) معلوم ہوا کہ جوسر گرمی اپنے نتیجہ کے اعتبار سے فساد اور خوں ریزی کا سبب ہے وہ اللہ کی مرضی کے مطابق نہیں۔ درخت اپنے پھل سے پہچانا جاتا ہے۔ اسی طرح سے اسلامی جہاد کی پہچان ہے کہ وہ انسانی ساج کے لئے رحمت اور برکت کا ذریعہ ثابت ہو۔

ایک روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک غزوہ سے واپس ہر کر مدینہ آئے تو آپ نے فر مایا کہ: رجعنا من الجھادِ الاصغر الی الجھاد الاکبر (ہم چھوٹے جہاد سے لوٹ کر بڑے جہاد کی طرف واپس آئے ہیں)۔ یعنی پہلے اگر ہمارا مقابلہ خارجی دشمن سے تھا تواب ہمارا مقابلہ داخلی نفس سے ہے۔ اور پہلے کے مقابلہ میں بیدوسرا مقابلہ بلاشہہ زیادہ تخت ہے۔

اگرآپ قوم کے دشمن سے لڑیں تو آپ پوری قوم کے نمائندے اور ہیرو بن جاتے ہیں۔ پوری قوم میں آپ کوعزت کا درجیل جاتا ہے۔ لیکن دل کے اندر پیدا ہونے والی نفسیاتی برائیوں کو کچلنا ایک ایسا جہاد ہے جس کوخدا کے سواکوئی اور نہیں جانتا۔ یہی وجہ ہے کہ داخلی جہاد زیادہ بڑا ہے اور اس کا انعام بھی بہت زیادہ ہے۔

# كبركي علامت

ایک شخص اگر کسی آدمی پر بے بنیاد الزام لگائے، اس کو غلط طور پر بدنام کرے۔ اس کو لوگوں کے سامنے ذلیل کرے، توبیہ بلاشبہہ ایک بدترین گناہ ہے۔ اب ایک شخص وہ ہے جس کو غلطی کرنے کے بعد اس کو اپنی غلطی کا حساس ہی نہ ہو۔ الیا آدمی اللّٰہ کی نظر میں مبغوض ترین انسان ہے۔ اس کو کبھی اللّٰہ کا قرب حاصل نہیں ہو سکتا۔

دوسر اشخص وہ ہے جسے بعد کواپنی غلطی کا احساس ہو جائے خواہ یہ احساس ایپیظمیر کی بنیاد پر ہوا ہویا فریق ٹانی کی وضاحت اور دلائل کی بنیاد پر۔اب بیشخص اگر ایسا کرے کہ اپنے ظاہر ک رویہ کو بدل لے اور فریق ٹانی سے دوبارہ اپنے علق کو بحال (patch up) کرلے تواس کا ایسا کرنا صرف ایک ساجی فعل ہوگا۔ دینی معنوں میں وہ کوئی عبادتی فعل نہ ہوگا۔

جب کوئی شخص ند کورہ قتم کا مجر مانہ فعل کر تاہے تویہ دراصل کبر کی نفسیات کی بناپر ہوتا ہے۔ یہ اظہارِ کبر کاایک معاملہ ہوتا ہے نہ کہ سادہ طور بڑھش ساجی آ داب کی خلاف ورزی کا معاملہ۔ ایسی حالت میں اگر وہ شخص صرف یہ کرے کی ملی طور پر فریق ٹانی سے اپنے تعلق کو بحال کرلے تو اس کے ایسا کرنے سے برائی کا خاتمہ نہیں ہوتا۔ کیوں کہ اصل برائی جس کااس نے ارتکاب کیاوہ تو تکبر تھا۔ پھر ساجی آ داب کی سطح پر ازالہ کرنے سے اصل جرم کاازالہ کیسے ہوسکتا ہے۔

جب ایک شخص ند کورہ قتم کاجرم کرنے کے بعد صرف یہ کرے کہ وہ ظاہری طور پر فریق ٹانی سے تعلق کو بھال کرلے مگر اپنی زبان سے ططی کا کھلاا عتر اف نہ کرے تو یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ اس کا اصل جرم ( تکبر ) بدستور اس کے سینہ کے اندر موجود ہے۔ کیوں کہ اگر اس کا دل تکبر سے خالی ہو تا تو اس کو اس وقت تک تسکین نہ ملتی جب تک وہ اپنی زبان سے اس کا قرار نہ کر لیتا۔ قولی اعتر اف آدمی کے متواضع ہونے کا ثبوت ہے اور قولی اعتر اف نہ کر کے ظاہر ک تعلق کو بھال کرنا اس بات کی علامت ہے کہ آدمی متکبر انہ نفسیات میں جی رہا ہے۔ وہ اپنے کبر کے تعلق کو بھال کرنا اس بات کی علامت ہے کہ آدمی متکبر انہ نفسیات میں جی رہا ہے۔ وہ اپنے کبر کے

بت کو توڑنے کے لئے تیار نہیں۔

اس معاملہ کی ایک مثال قرآن کی سورۃ نمبر ۱۲ میں ملتی ہے۔ امر اُۃ عزیز نے حضرت یوسف علیہ السلام پرایک بے بنیاد الزام لگایا۔ بعد کو حقیقت ظاہر ہوئی تواس نے کھلے طور پر کہا کہ 'اب حق واضح ہو گیا۔ اس معاملہ میں نظمی میر یہ بی تھی اور یوسف بلاشبہہ ہے ہیں "(یوسف ۵۱) حق کی وضاحت کے بعد اگر امر اُۃ عزیز صرف یہ کرتی کہ ظاہر ی طور پر اپنی روش کو درست کرلیتی اور زبان سے اس کا اعلان نہ کرتی تواس کا جرم بھی ختم نہ ہو تا۔ مگر جب اس نے اپنی زبان سے کہا کہ ساری غلطی میر ی ہے اور یوسف بلاشبہہ بری الذمہ ہیں تواس کا جرم معاف ہو گیا۔ اور اس کا در جہ بلند ہو گیا۔

اسلامی شریعت کے مطابق، کبر ایک ایک روش ہے جو اللہ کے نزدیک نا قابلِ معافی جرم کی حیثیت رکھتی ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا یدخل المجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من کبو۔ (مشکاۃ المصابح سر ۱۳۱۳) یعنی وہ شخص جنت میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل کے اندر ایک ذرہ کے برابر بھی کبر ہو۔ کبر کی پہچان کیا ہے۔ حدیث کے مطابق، کبر کی پہچان ہے ہے کہ آدمی کے سامنے ایک حق بات پیش کی جائے مگر وہ اس کو حدیث کے مطابق، کبر کی پہچان ہے ہے کہ آدمی کے سامنے ایک حق بات پیش کی جائے مگر وہ اس کو حرف اس اندیشہ کی بناپر نظر انداز کر دے کہ اس کو قبول کرنے کی صورت میں اس کی حیثیت عوام کی نظر میں گھٹ جائے گی۔وہ کسی ایسے حق کو ماننے کے لئے تیار نہ ہو جو بظاہر اس سے کمتر کسی آدمی کی طرف سے پیش کما گیا ہو۔

اس دنیامیں ہر قتم کی بڑائی صرف ایک اللہ کو حاصل ہے،اس کے سواکسی کو کسی بھی قتم کی کوئی بڑائی حاصل نہیں۔اگر بظاہر کوئی بڑاد کھائی دیتا ہے تو وہ صرف اس کے امتحان کا ایک پر چہ ہے نہ کہ اس کی واقعی حیثیت کا ظہار۔ایس حالت میں جو شخص بڑائی پاکر جھک جائے وہ امتحان میں پور ااتر ا۔ اور جو شخص بڑائی پاکر متکبر بن جائے وہ امتحان میں ناکام ہو گیا۔اللہ کے یہاں اس کے لئے ذلت کی سز اکے سوااور کچھ نہیں۔

### قاتل انسانیت

حدیث میں آیا ہے کہ پیغمبراسلام سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ایسا کے والحسد، فان السحسد یا کل الحسنات کما تا کل النار الحطب (ابوداؤد، کتاب الا دب، باب الحسد، ابن ماجه، کتاب الذہر) یعنی تم حسد سے بچو، کیوں کہ حسد اسی طرح نیکیوں کو کھا جا تا ہے جس طرح آگئڑی کو کھا جا تا ہے جس طرح مدیث میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا: لا یہ حسمعان فی قلب آگئٹری کو کھا جاتی ہے۔ اسی طرح حدیث میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا: لا یہ حسمعان فی قلب عبد الایمان والحسد (انسائی، کتاب الجہاد) یعنی کسی بندے کے دل میں ایمان اور حسد جمع نہیں ہوسکتے۔

حسدقاتلِ ایمان اور قاتل انسانیت ہے۔حسد کا نقصان بیہے کہ وہ آدمی سے اعلیٰ ایمانی کیفیات کو چھین لیتا ہے۔حسداس میں رکاوٹ بن جاتا ہے کہ آدمی کے سینمیں وہ دینی جذبات پرورش پائیں جواس کو اللہ کے قریب کرنے والے ہیں اور جس کا انعام اس کو جنت کی صورت میں ملے گا۔

موجودہ دنیا میں ایسا ہوتا ہے کہ بھی ایک شخص بظاہر بڑا ہوجا تا ہے اور دوسر اُتخص بظاہر چھوٹا۔ یہ امتخان کے لئے ہوتا ہے۔ وہ اس لئے ہے کہ اس فرق کوخدائی فیصلہ بچھ کراسے قبول کرلیا جائے مگر جب آدمی بڑے کی بڑائی کا اعتراف نہ کرے اور اس کوچھوٹا کرنے کی کوشش میں مصروف ہو جائے تو گویا کہ وہ خدا کے فیصلہ کو بدلنا جا ہتا ہے۔ ایسا آدمی خدا کی قربت کی لذتوں سے محروم رہے گا۔

حقوق العباد کے سلسلہ میں سب سے بڑی نیکی ہے ہے کہ آدمی کے دل میں دوسر ہے انسانوں کے لئے شفقت اور ہمدردی کا جذبہ ہو گرحسد آدمی کے اندر سے انسانی ہمدردی کا جذبہ تم کر دیتا ہے۔ اس کا نقصان اس کواس برترین صورت میں ملتا ہے کہ وہ اس حدیث کا مصداق بن جاتا ہے: لا یسر حم الله من لا یو حم الناس (ابنجاری، کتاب التوحید) یعنی اللہ اس آدمی پررم نہیں کرے گا جوانسانوں پررم نہرے منکرے۔

قرآن میں تقویٰ کی علامت یہ بتائی گئی ہے کہ کسی سے دشنی ہوتب بھی آ دمی اس کے بارے

میں عدل وانصاف کی بات کے (المائدہ ۸) گرجس آ دمی کے دل میں کسی کے خلاف حسد اور جلن ہو اس کے بارے میں انصاف کی بات کہنا اس کے لئے مشکل ہوجائے گا۔ حسد کا جذبہ اس کو مجبور کرے گا کہ وہ اپنے محسود کے بارے میں وہ بات کہ جس میں اس کے دل کوتسکین ملتی ہونہ کہ وہ بات جو بطور واقعہ درست ہو۔ اس طرح حسد آ دمی کوخداکی نظر میں ظلم اور بے انصافی کا مجرم بنادے گا۔

انسانیت کااعلی درجہ بیہ ہے کہ آدمی کے اندرموضوعیت (objectivity) ہو۔وہ لوگوں کے بارے میں غیر جانبدار ندرائے قائم کرے۔وہ معاملات کوحقیقت پندانہ نظر سے دیکھ سکے۔اس شم کی حقیقت پندی دنیا اور آخرت دونوں کی کامیابی کے لئے ضروری ہے۔مگر حسد آدمی کے لئے اس میں مانع بن جاتا ہے کہ وہ بے آمیز رائے قائم کر سکے۔حسد آدمی کے اندرمتاثر ذہن پیدا کر دیتا ہے، اور متاثر ذہن کے ساتھ آدمی کوئی بڑی تی نہیں کرسکتا۔حسد بلاشبہہ خود حاسد کے لئے سب سے بڑی محرومی ہے۔

قرآن وحدیث کے مطابق صدقہ کرنا بہت ہوئی نیکی ہے۔ اس صدقہ کا تعلق صرف مال سے نہیں ہے بلکہ دل اور زبان سے بھی ہے۔ یہ بھی ایک عظیم صدقہ ہے کہ ایک آ دمی دوسرے انسان کے بارے میں اچھی رائے رکھے۔ وہ اس کا خیر خواہ ہو۔ وہ اچھے الفاظ میں اس کا تذکرہ کرے۔ وہ اس کہ حق میں نیک دعا کیں کرے۔ گر جب ایک آ دمی کے دل میں دوسرے انسان کے لئے حسد کا جذبہ پیدا ہوجائے تو وہ اس کی زبان دوسرے انسان کے لئے کھلے گی تو اس کی ہوجائے گا۔ اس کی زبان دوسرے انسان کے خلاف نفرت سے بھر برائی کے لئے کھلے گی تو اس کی میں کھر وم کر دیتا ہے کہ وہ کس کے حق میں کلمہ کے بات کا سے بھر ومی شاید کوئی اور نہیں ہو سکتی۔ جس سے بری محرومی شاید کوئی اور نہیں ہو سکتی۔ خیر بول سکے۔ یہ ایک ایس محرومی سے بری محرومی شاید کوئی اور نہیں ہو سکتی۔

ذكرودعا

#### التدكاذكر

صدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ علیہ سے پوچھا گیا کہ وہ کون لوگ ہیں جن کا درجہ اللہ کن درجہ اللہ کن کا درجہ اللہ کن در یک قیامت کے دن سب سے افضل ہوگا۔ فر مایا کہ اللہ کا بہت زیادہ ذکر کرنے والے (ان رسول الله علیہ الله علیہ الله علیہ الله علیہ الله کشیراً) الله علیہ اللہ علیہ اللہ کا اللہ

ذکرکا مطلب کسی شم کالفظی ور ذہیں ہے۔اس کا مطلب اللہ کی یاد ہے۔اللہ کی یاد پورے دین کا خلاصہ ہے۔ بندہ جب اپنے رب کواس کی عظمت وجلال کے ساتھ دریا فت کرتا ہے تو بیدریا فت اس کی پوری شخصیت کے اندرا کی ہلچل پیدا کردیتی ہے۔اس کے دل میں خدا کی یاد کا طوفان ہرپا ہوجاتا ہے۔اس کی بیاندرونی کیفیت باربار تکبیر وتخمید کے الفاظ کی صورت میں ظاہر ہوتی رہتی ہے۔

اسی بے تابانہ یاد کا نام ذکر ہے۔ اس ذکر کا کوئی وقت متعین نہیں، وہ ہر حال میں آدمی کی زبان پر جاری رہتا ہے، خواہ گھر کے اندر ہو یا مسجد میں ہو یا میدان جہاد میں ۔ یہ ذکر بلاشبہہ تمام اعمال میں سب سے افضل عمل ہے۔ التر مذی کی ایک اور روایت میں ہے کہ جب تم جنت کے باغوں سے گزروتو وہاں خوب چرلو۔ بوچھا گیا کہ جنت کے باغ کیا ہیں۔ فرمایا کہ ذکر کے طقے (اذا مر رقم بریاض الجنة فارتعوا۔ قالوا و ما ریاض الجنة ۔ قال حلق الذکو )

الطبر انی نے بیروایت کی قدرلفظی فرق کے ساتھ نقل کی ہے۔ اس سے اس کی مزیدوضا حت ہوتی ہے۔ اس میں ہے کہ جنت کے باغ ہوتی ہے۔ اس میں ہے کہ جنت کے باغ کے باغوں سے گزروتو خوب چرلو۔ پوچھا گیا کہ جنت کے باغ کیا ہیں۔ فرمایا کیا میں افدا مرزتم بریاض الجنة فارتعوا ۔ قالوا و ما ریاض الجنة ۔ قال مجالس العلم)

مجلس ذکراورمجلس علم دونوں ایک ہیں۔انفرادی ذکر جب اجتماعی ذکر کی صورت میں ہوتو اسی کا نام مجلس ذکریامجلس علم ہے۔

#### ایک دعا

حدیث کی کتابوں میں پنیمبراسلام کی بہت ہی دعا کیں نقل کی گئی ہیں۔ یہ دعا کیں پنیمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی اندرونی شخصیت کو بتاتی ہیں۔ ان سے معلوم ہوتا ہے کہ پنیمبراسلام کے سینہ میں کسوشم کے احساسات کا طوفان ہر پار ہتا تھا۔ ان کے اندر کی دنیا کسوشم کے جذبات وخیالات سے ہمیشہ آبا درہتی تھی۔ ان میں سے ایک دعاوہ تھی جوان الفاظ میں آپ کی زبان سے نکلی تھی: السلھ میں شار نا الحق حقا وارز قنا اتباعہ وارنا الباطل باطلا وارز قنا اجتنابہ وارنا الاشیاء کے مما ھی (اے اللہ ہمیں حق کوت کی صورت میں دکھا اور ہمیں اس کی پیروی کی توفیق دے اور اے اللہ ہمیں جی نوفیق دے اور اے اللہ ہمیں باطل کو باطل کے روپ میں دکھا اور ہمیں اس سے نکینے کی توفیق دے۔ اور اے اللہ ہمیں جیزوں کوویسا ہی دکھا جیسا کہ وہ ہیں۔

موجودہ دنیا میں حقیقوں کے اوپر اشتباہ کا پردہ پڑا ہوا ہے۔ جوشخص صرف چیزوں کے ظاہر کو جانے وہ ان کوان کی حقیقت کے اعتبار سے ہمجے نہیں سکتا۔ پیغمبر کو بیاحساس نڑپا تا ہے۔ وہ بیتا بانہ اللہ کو کارکر یہ کہنے لگتا ہے کہ اے اللہ مجھ کوحقیقت بنی کی نعمت عطافر ما تا کہ میں چیزوں کوٹھیک ٹھیک سمجھوں ، میں ہر چیز کے بارے میں وہی درست رائے قائم کروں جوحقیقت واقعہ کے اعتبار سے ہونا چا ہئے۔ صحیح میں ہر چیز کے بارے میں وہی درست رائے قائم کروں جوحقیقت واقعہ کے اعتبار سے ہونا چا ہئے۔ سیح فکر کے بغیر سجی معرفت حاصل نہیں ہوتی ۔ اسی طرح صحیح فکر کے بغیر سجی معرفت حاصل نہیں ہوتی ۔ اسی طرح صحیح فکر کے بغیر سجی معرفت حاصل نہیں ہوتی ۔ اسی طرح صحیح فکر کے بغیر سے ممکن نہیں ۔ یہی احساس تھا جوشدت اختیار کر کے مذکورہ قسم کی دعا میں ڈھل گیا تھا۔ یہ دعا ایک مومنا نہ قلب کی تصویر ہے جو پیغمبر کے سینہ میں اعلیٰ ترین درجہ میں موجود ہوتا ہے۔ جو پیغمبر کے سینہ میں اعلیٰ ترین درجہ میں موجود ہوتا ہے۔

اس دنیا کاسب سے بڑا فتنہ یہ ہے کہ آ دمی کوئل باطل کے روپ میں دکھائی دے اور باطل اس کو حق کے روپ میں دکھائی دے اور باطل اس کو حق کے روپ میں دکھائی دینے لگے۔اس سے بچنااسی آ دمی کے لئے ممکن ہے جواللّٰہ کی تو فیل سے اتنا باشعور ہوجائے کہ ایک چیز اور دوسری چیز کے فرق کووہ گہرائی کے ساتھ دیکھنے لگے۔

# خبرى شخقيق

قرآن میں حکم دیا گیا ہے کہ کوئی فاسق اگرتمہارے پاس کوئی سنگین خبر لائے تو تم اچھی طرح اس کی تحقیق کرلو (الحجرات ۲) صحیح مسلم کی ایک روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ان یحدث بکل ما سمع (مشکاۃ المصابیح کہ را ۱۷۵۵) یعنی کسی آدمی کے جھوٹا ہونے کے لئے یہی بات کافی ہے کہ وہ جو کچھ سنے (اور پڑھے) اس کو وہ بلاتحقیق بیان کرنے لگے۔ اس معاملہ کی ایک مثال یہاں ورج کی جاتی ہے۔

عربی زبان کا ایک لغت'' المنجد'' کے نام سے ہے۔ اس کو ایک مسیحی پادری لوئیس معلوف نے تیار کیا ہے۔ وہ لبنان میں ۱۸۶۷ میں پیدا ہوااور ۱۹۴۲ میں اس کی وفات ہوئی۔ ہمارے سامنے اس کتاب المنجد کا ۲۲ وال ایڈیشن ہے جو ہیروت سے ۱۹۷۳ میں چھیا ہے۔

عربی زبان کی اس مشہور اور متداول لغت میں الطلقاء کا مفہوم ان الفاظ میں دیا گیا ہے: الذین اد خلوا فی الاسلام کر ھا (صفحہ ۱۷) یعنی طلقاء ہے مرادوہ لوگ ہیں جن کواسلام میں جبراً داخل کیا گیا۔

اگرکوئی شخص ندکورہ کتاب کے اس بیان کو لے اور مزید تحقیق کے بغیر اس کو پھیلانے اور نقل کرنے گئے تو قرآن کی مذکورہ تعلیم کے مطابق ، یہ بخت گناہ کی بات ہوگی کیوں کہ سی بات کا ایک کتاب میں حجیب جانا اس کا ثبوت نہیں کہ وہ کوئی درست بات ہے۔ عین ممکن ہے کہ چھینے کے باوجودوہ ایک بین بنیاد بات ہو۔اخباریا میگزین میں جھینا تو در کنار، حوالہ کی کتاب (ریفرنس بک) میں شاندار طور پر چھینا بھی اس کی صحت کا کوئی ثبوت نہیں۔

اب اگر تحقیق کی جائے تو معلوم ہوگا کہ یہ ایک سراسر لغواور بے بنیاد بات ہے۔ طلقاء عربی لفظ طلیق کی جمع ہے۔ اس کے معنی آزاد کے ہوتے ہیں۔ طلقاء کے معنی ہیں آزادلوگ۔ طلقاء کا یہ لفظی مفہوم ندکورہ بیان کی کھلی تر دید ہے۔ کیوں کہ جن لوگوں کو جبر أمسلمان بنایا گیا ہوان کا نام طلقاء

(آزاد)رکھناسراسرنا قابل فہم بات ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ حقیقی واقعات ندکورہ بیان کی قطعی تر دید کرتے ہیں۔اسلام کی تاریخ میں السط لمقاء کن لوگوں کو کہا گیا تھا، یہ ایک معلوم اور مشہور واقعہ ہے۔اصل یہ ہے کہ نبوت کے ہیں سال بعد مکہ فتح ہوا۔ اس وقت یہاں کے تمام سردار آپ کے پاس لائے گئے۔ یہ لوگ مسلمہ طور پر جنگی مجرم کی حیثیت رکھتے تھے۔ مگر رسول اللہ عظیائے نے ان کے خلاف کوئی انتقامی کاروائی نہیں گی۔ اور نہان کے ساتھ تشدد کا کوئی معاملہ کیا۔ اس کے بجائے آپ نے ان لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: اذھبوا فائنہ مالطلقاء (البدایة والنہ ایہ لابن کشیر، الجزء الرابع صفحہ اسس) یعنی جاؤ، پس تم لوگ آزاد ہو۔

اس مثال سے اندازہ ہوتا ہے کہ المنجد میں چھپی ہوئی بات اصل واقعہ کے سراسر خلاف ہے۔ گر اس کا غلط اور بے بنیاد ہونا صرف اس وقت معلوم ہوگا جب کہ علمی اصول کے مطابق اس کی شخفیق کی جائے۔ اس بیان کا غلط ہونا المنجد کے صفحات میں نہیں ملے گا بلکہ اس خارجی مواد میں ملے گا جواس بیان سے تعلق رکھتا ہے۔ دوسر لے فظول میں ، الطلقاء کی لغوی اور تاریخی شخفیق سے نہ کہ صرف المنجد کے ذکورہ صفحہ کے یرم صفحہ کے یرم صفحہ کے میرم صفحہ کی میرم صفحہ کے میرم کے میرم صفحہ کے میرم کے میرم صفحہ کے میرم ک

خقیقت بہ ہے کہ جب بھی کوئی آ دمی ایک علین بات کو نے یا پڑھے تو اس کو ہرگز ایسانہیں کرنا چاہئے کہ وہ اس کوس کر یا پڑھ کر مان لے اور اس کولوگوں کے درمیان پھیلانے لگے۔اگر آ دمی کے اندر اللّٰہ کا ڈریے تو اس کو اللّٰہ کی پکڑ کے اندیشے سے ایسے فعل سے بچنا چاہئے۔

قر آن وحدیث کے مطابق بیدا یک مجر مانفعل ہے۔ کوئی آدمی اگرسنی یا پڑھی ہوئی خبر کی تحقیق نہ کرنا چاہے تو اس پرلازم ہے کہ وہ چپ رہے نہ کہ وہ بلا تحقیق بولنے گئے۔ ایسی حالت میں چپ رہنا تو آدمی کے لئے قابل معافی ہوسکتا ہے مگر بولنا ہر گز اس کے لئے قابل معافی نہیں۔

بری خبر کی تحقیق کرنا فرض ہے،اور بری خبر کو تحقیق کے بغیر بیان کرنا حرام ہے۔مگر بہت کم لوگ ہیں جو شریعت اسلامی کے اس اہم مسئلہ کو جانتے ہوں۔

# حسبداور تضرع

عن ابى أمامة ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . عَرَضَ عَلَىّ رُبِّى لِبِعِلَى الله عليه وسلم . عَرَضَ عَلَىّ رُبِّى لِبِعِلَى الله علاءً مكة ذَهَباً ، فقلت ؛ لا يارب، و لكن اشبع يوما و اَجُوعُ يُوما . فاذ اجعت تَضَرَّعتُ الله و ذكرتك . فاذ اجعت تَضَرَّعتُ الله و شكرتك . واذ اشبعت حدمه تك وشكرتك . واذ اشبعت حدمه تك وشكرتك . (روالا احمد و المسرم ذي)

حضرت ابو اما مه کتے ہیں کہ دسول الدصلی اللہ علیہ دسلم نے والی کمیرے دب نے میرے سلمنے یہ بیش کش کی کہ کمہ کی وادی کوئمہا رہے لئے سو نا بنا دیا جائے۔ ہیں نے کہا کہ اسے میرے رب ، نہیں۔ بلکہ مجھے یالپ ندہ کہ ہیں ایک دن کھا گوں اور ایک دن کھا گوں اور ایک دن کھوکار ہمول۔ بیس جب مجھے کھوک گئے تو میں تیری طرف عاجزی کروں اور سجھے کھوک کروں۔ اور جب مجھے سیری حاصل ہو تو میں تیری تعریف کروں اور تیراسٹ کرا داکہ وں۔ تیری تعریف کروں اور تیراسٹ کرا داکہ وں۔

النّرتعالیٰ کو اپنجبندوں ہے دو چیزی مطلوب ہیں۔ ایک برکہ وہ النّرکی قدرت کا عرّاف کرے اس کے آگے اپنے عجز کا اظہار کریں۔ دوسرہے یہ کہ وہ النّدکی نعتوں کو محسوس کر کے اس پر شکر کرنے والے بن جا کیں۔ بر دو نول باتیں نہایت وضاحت کے ساتھ قرآن وحدیث ہیں بہت بی گئی ہیں۔ گراس کاسب سے برط اعمی تجربہ وہ ہے جو بحوک اورسیری کی صورت ہیں انسان کے ساتھ بیش آتا ہے۔ جب آدمی کو بھوک گئی ہے ، جب اس کو پیایس ستاتی ہے ، اس وقت اس کو آخری حد تک اس حقیقت کا حساس ہوتا ہے کہ وہ کس ہند در کمز ور اور محت ہے ۔ اس طسرح جب بحوک پیاس کی سخت ہے نواس وفت اس کو آخری حد تک اس کو سے بیان اور پانی ملت اسے نواس وفت اس کو آخری طور برجموں موتا ہے کہ کھا نا اور پانی کتنی زیادہ قیمتی چیزیں ہیں۔

اس دنی میں آدی کو مجوک کا بخربہ ہی موناچاہئے اور سبری کا بھی۔ اس پر بہ بھی ہیں گزرنی چاہئے کہ اس کا حلق بیاس کی وجہ سے سو کھ گئے ہیں ، اور اسی کے ساتھ یہ کیفیت بھی کہ اس نے مقنڈ ا پانی بیاا وراس کے بعد اس کا وہ حال ہو گیاجس کو حدیث ہیں ان تفظوں میں بہیان کیا گیاہے: خدھب احظماً وابت لت العروق ربیاس جلگی اور رگیس تر ، کوگئیں، ندکورہ حدیث سے عسلوم ہوتا ہے کہ حالات کے بغیر کیفیات پیدا نہیں ہوتیں۔ روزہ اسی تشم کے حالات بیدا نہیں ہوتیں۔ روزہ اسی تشم کے حالات بیدائر نے کی ایک سالا نہ تذہیر ہے۔ روزہ کے ذریعہ آدمی کو بجوک اور میری دونوں کا تجربہ کرایا جا تاہے ، تاکہ وہ خدا کے آگے عاجزی کرنے والا بھی بنے اور اسی کے سسا تھ اس کا مشکر کرنے والا بھی ۔

قرآن بیں روز ہ کا حکم دیتے ہوئے کہاگی ہے کہ اسے ایمان والو ، تم پر روز ہ فرض کیا گیے جس طرح نم سے اگلوں پر فرض کیا گئے اتھا تاکہ تم بر مہزگار بنو . . . رمضان کامہینہ تسب میں قرآن ا نا راگی ا . . . ، کیس سے جوشخص اس مہینہ کویائے ، وہ اسس کے روزے رکھے . . . . اور اللّہ کی بڑائی کو اس پر کہ اسس نے تم کورا ہ بت ان ، اور تاکہ تم اس کے شکر گزار بنو (ابعقرہ ۸۵ – ۱۸۳)

ان آبات میں روزہ کے دوقاص ف اُندے بتائے گئے ہیں۔ ایک یہ کروزہ آدمی کے اندر تقویلی پیداکرنے کا فردیعہ ہے۔ دوسرے یہ کہ اس سے آدمی کے اندریصلاحیت پیدا ہوتی ہے کہ وہ اینے رب کاسٹ کرکرنے والا ہے۔

قرآن بین جس دینی کیفیت کے لیے تقوی اور شکر کا لفظ استعمال ہوا ہے، اس کو حدیث بی تضرع اور شکر کہا گیا ہے۔ یہی دونوں کیفیتیں عبدیت کی اصل ہیں ۔الٹر کے مقابلہ بیں اپنے عجز کا احمال آدمی کے اندر تفرع اور تفویٰ کے احماسات اجھار ناہے۔ اور الٹرکے عطیبات کا احماسس اس کے اندر حمد اور شکر کے جذبات بریداکر تاہیے۔

اگراً دمی کا ننعور بیداد و تو ید دونوں کیفیتیں ہرروز ہر بچربسے آدمی کے اندر پیدا ہوتی رہی گی۔ وہ ہروا تعہد دونوں کیفیات کو مزیشیت وہ ہروا تعہد دونوں کیفیات کو مزیشیت اور عمومیت کے ساتھ حاصل کرنے کے لئے رمضان کے جمینہ کاروزہ مقرد کیا گیا ہے۔ رمضان کا روزہ گویا عمومی کوسس ہے۔

# جذبه شكركي حفاظت

رسول الله علی کا ایک ارشاد صدیث کی تلف کتابوں میں آیا ہے۔ ابخاری (کتاب الرقاق)،
مسلم (کتاب الزہر)، الرّ فدی (کتاب اللباس)، ابن ماجه (کتاب الزہر)، مند احمد، وغیرهمند احمد کی روایت کے الفاظ یہ ہیں: انسطروا الی من هو اسفل منکم و لا تنظروا الی من هو
فوقکم فانه اُجدر اُن لا تزدروا نعمة الله علیکم (تم اس کودیکھوجوتم سے نیچ ہے اورتم اس کو ند کھوجوتم سے اوپر ماس کو کھوجوتم سے اوپر ماس کو کھوجوتم سے اوپر ماس کو کھوجوتم سے اوپر ماس کر حتم اپنے اوپر الله کی نعمت کو کم نہیں مجھوگے)

اس مدیث کی مزیرتشری ایک اور حدیث سے ہوتی ہے۔ ایک مرفوع روایت کے مطابق، رسول اللہ علی مزیرتشری ایک اور حدیث سے ہوتی ہے۔ ایک مرفوع روایت کے مطابق، رسول اللہ علی من هو فوقه اللہ علی من هو دونه فحمد الله علی ما فضله به علیه، ومن نظر فی دینه إلی من هو فوقه فاقت دی به و أما من نظر فی دنیاه إلی من هو فوقه فاسف علی ما فاته فإنه لا یکتب فاقت دی به و أما من نظر فی دنیاه إلی من هو فوقه فأسف علی ما فاته فإنه لا یکتب شاکرا و لا صابوا (فتح الباری ۱۱ر ۳۳۰) یعنی دو فقین ہیں جو کسی کے اندر ہول تو اللہ اس کو شمت پر جواللہ نے ہے جو دنیا کے معاملہ میں اس کو دیکھے جو اس سے محروہ اللہ کا شکر کرے اس نمت پر جواللہ نے اسے دی ہے۔ اور جوابی دین کے معاملہ میں اس کو دیکھے جو اس کے اوپر ہے پھر وہ اس پر افسوس اس کی پیروی کرے۔ مگر جوابی دنیا کے معاملہ میں اس کو دیکھے جو اس کے اوپر ہے پھر وہ اس پر افسوس کرے جواس سے کھویا گیا تو وہ نہ شاکر کھا جائے گا اور نہ صابر کھا جائے گا۔

شکرسب سے بردی عبادت ہے۔ کسی بندے سے جو چیز سب سے زیادہ مطلوب ہے وہ یہ ہے کہ وہ اللہ کوالک عظیم منعم کے طور پر دریافت کر ہے۔ اللہ کی نعمتوں کے احساس سے اس کا سینہ کھرا ہوا ہو۔ اس کی روح میں شکر کا ابدی چشمہ جاری ہوجائے۔ وہ اللہ کوالک ایسی ہستی کے طور پر پائے جواس پر ہو۔ اس کی روح میں شکر کا ابدی چشمہ جاری ہوجائے۔ وہ اللہ کوالک ایسی ہستی کے طور پر پائے جواس پر پایاں نعمتوں کی بارش کر رہا ہے۔ بیشعور اتنازیادہ قوی ہوکہ سی بھی حال میں اس کا سینہ شکر خداوندی کے احساس سے خالی نہ ہو۔

گریکوئی آسان بات نہیں۔ اپنے آپ کوشکر کے جذبہ سے سرشار رکھنے کے لیے بیضروری ہے کہ آ دمی کا شعور اس معاملہ میں پوری طرح زندہ ہو۔ وہ اس کا مسلسل اہتمام کرے۔ وہ کس ایسے خیال کو اپنے دل میں جگہ نہ دے جواس کے جذبہ شکر کو مجروح کرنے والا ہو۔ وہ سب کچھ برداشت خیال کو اپنے جذبہ شکر کا کٹا و (erosion) مجھی برداشت نہ کرے۔

موجودہ دنیا میں فطری طور پر ہمیشہ ایسا ہوتا ہے کہ لوگوں کے درمیان نابرابری قائم رہتی ہے۔
اس بناپر ہرآ دمی یم مسوس کرتا ہے کہ مادی اعتبار سے کوئی اس سے کم ہے اور کوئی اس سے زیادہ ۔ اب اگر
آ دمی اپنا مقابلہ اس شخص سے کر ہے جو بظاہر اس سے زیادہ ہے تو اس کے اندر کمتری کا احساس پیدا ہوگا
اور اس کا جذبہ شکر دب کررہ جائے گا۔ اس لیے آ دمی کو ایسا بھی نہیں کرنا چاہئے کہ وہ اپنا موازنہ اس
سے کر ہے جو مادی اعتبار سے بظاہر اس سے زیادہ ہے۔ اس کے بجائے آ دمی کو بیرکنا چاہئے کہ وہ اپنا
موازنہ ان لوگوں سے کر ہے جو مادی اعتبار سے اس سے کم ہیں۔ اس طرح اس کا جذبہ شکر زندہ رہے
گا۔ اس کا دل بھی نعمت کے احساس سے خالی نہ ہو سکے گا۔

موجودہ دنیا میں ہمیشہ ایسا ہوتا ہے کہ تمام لوگ مادی اعتبار سے یکسال نہیں ہوتے ۔کوئی زیادہ ہوتا ہے اورکوئی کم ،کوئی پیچھے ہوتا ہے اورکوئی آگے ،کوئی طاقت ور ہوتا ہے اورکوئی کمزور۔اس قسم کے تمام فرق امتحان کی مصلحت کی بنا پر ہیں۔ان کا مقصد سے ہے کہ آدمی مختلف قسم کے حالات سے گزرے، مگروہ حالات سے متاثر ہوئے بغیرا ہے ایمانی شعورکوزندہ رکھے۔

وہ ناشکری والے حالات سے دو چار ہو، پھر بھی اس کے شکر کے جذبہ میں کوئی کمی نہ آئے۔ وہ ہے اعتراف کی صفت کو نہ کھوئے۔ وہ منفی جذبات پیدا کرنے والے حالات سے دو چار ہو، اس کے باوجودوہ اپنے آپ کو مثبت طرز فکر پر قائم رکھے۔ شکر وہ سب سے قیمتی متاع ہے جس کو انسان اپنے رب کے سامنے بیش کرسکتا ہے۔ ایسی حالت میں عقل مند انسان وہ ہے جو اپنے سینہ کو شکر کے احساس سے خالی نہ ہونے دے، حتی کہ انتہائی غیر موافق صورت حال میں بھی۔

### محبت صرف اللّٰدے لئے

محبت کا جذبہ انسان کے اندرسب سے زیادہ اعلیٰ جذبہ ہے۔ ایک شخص کسی دوسر ہے کو جوسب سے زیادہ قبتی تخفہ دے سکتا ہے وہ یہی محبت کا تخفہ ہے۔ موجودہ دنیا میں کسی انسان کا سب سے بڑا امتخان بیہ ہے کہ وہ اپنے محبت کے جذبہ کوکسی اور طرف بھٹکنے نہ دے۔ وہ صرف اللّہ کو اللّہ کے جذبات محبت کا مرکز بنائے ۔ کسی اور چیز کو اپنے حب شدید کا مرکز بنانا، قر آن کی زبان میں ، اس کو اللّہ کے برابر تھم رانا ہے۔ اللّٰہ کی اس دنیا میں جو آ دمی کسی اور چیز کو اللّہ کے برابر تھم رائے وہ اللّہ کے نزد یک سراسر بے قیمت ہوکررہ جائے گا۔ قر آن میں ارشادہ واہے:

اور پکھلوگ ایسے ہیں جواللہ کے سوادوسرول کواس کے برابر تھہراتے ہیں۔ان سے الی محبت رکھتے ہیں جان سے الی محبت رکھتے ہیں جواللہ سے رکھتے ہیں جواللہ سے محبت رکھتے ہیں جان ہے رکھنا چاہئے۔ اور جوائیمان والے ہیں وہ سب سے زیادہ اللہ سے محبت رکھنے والے ہیں۔اوراگریہ ظالم اس وقت کود کھے لیس جب کہ وہ عذاب کودیکھیں گے کہ زورسارا کا سارا اللہ کا ہے اورائلہ بڑا سخت عذاب وینے والا ہے۔ (البقرہ ۱۲۵)

دنیامیں بہت می چیزیں ہیں جن کود کھے کرانسان کے اندران کے لئے محبت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ مگریہ چیزیں اس لئے نہیں ہیں کہ آ دمی ان کے ساتھ حقیقی محبت کا تعلق قائم کرے۔ یہ چیزیں اس لئے نہیں۔ اللہ یہ دیکھنا چاہتا ہے کہانسانوں میں سے کون ہے جوان چیزوں کو اپنا محبوب بنا تا ہے اور وہ کون ہے جوان سے اوپراٹھ جاتا ہے ،اس کے لئے کوئی چیز اللہ کے ساتھ حب شدید میں رکا و نہیں بنتی ۔اس حقیقت کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

لوگوں کے لئے خوش نما کردی گئی ہے محبت خواہشوں کی ہے عور تیں، بیٹے ،سونے چاندی کے ڈھیر،نشان لگے ہوئے گھوڑے ،مولیثی اور کھیتی ،بید نیوی زندگی کے سامان ہیں۔اور اللہ کے پاس اچھا ٹھکا نا ہے ،کہو، کیا میں تم کو بتاؤں اس سے بہتر چیز ،ان لوگوں کے لئے جوڈرتے ہیں۔ان کے رہے اس بین جن کے بیار بن کے نیچ نہریں ہوں گی۔وہ ان میں ہمیشہ رہیں گے۔اور پاکیزہ بیویاں

ہوں گی اور اللہ کی رضامندی ہوگی اور اللہ کی نگاہ میں ہیں اس کے بندے۔ (آل عمران ۱۵۔ ۱۵)

موجودہ و نیا میں ایک اندیشہ یہ ہے کہ آ دمی سے اس کی کوئی محبوب چیز کھوجائے ، اور پھراس کی
یاد میں وہ اپنے آپ کواتنازیادہ ہلکان کر لے کہ اس کے دل میں اللہ کے لئے کوئی جگہ باتی ندر ہے۔ اس
لئے اسلام میں یہ تعلیم دی گئی ہے کہ ہر چیز کو اللہ کی ملک سمجھواور اس کے کھوئے جانے پریہ سوچ کر صبر کر
لوکہ جب تک اللہ نے چاہاوہ چیز میرے پاس رہی اور جب اللہ نے چاہوہ چیز مجھ سے جدا ہوگئی۔ اس
حقیقت کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

اورہم ضرورتم کوآ زمائیں گے پچھڈ راور بھوک سے اور مالوں اور جانوں اور بھلوں کی کی سے۔ اور صبر کرنے والوں کوخوش خبری دے دوجن کا حال ہے ہے کہ جب ان کوکوئی مصیبت پہنچتی ہے تو وہ کہتے ہیں: ہم اللہ کے ہیں اورہم اس کی طرف لوٹے والے ہیں۔ (البقرہ ۱۵۵۔۱۵۲)

محبت کے جذبہ کو گہرائی کے ساتھ اللہ سے وابستہ رکھنے کے لئے ایک اور خصوصی اہتمام کیا گیا ہے۔ چنا نچہ انسان کو پیشگی طور پر یہ بتادیا گیا ہے کہ آخری انجام کے اعتبار سے یہ چیزیں سراسر بے حقیقت ہیں۔ آج کی زندگی میں جو چیز آدمی کو بہت خوشما نظر آتی ہے اور وہ اس سے محبت کرنے لگتا ہے، موت کے بعد دالی ابدی زندگی میں ان کے اندراس کے لئے کشش نہ ہوگی۔ حقیقت کھلنے کے بعد آدمی ان چیزوں سے اس طرح بھا گے گا جیسے کہ وہ اس کے لئے بہت بڑی مصیبت ہوں۔ اس حقیقت کو قر آن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

پس جب وہ کانوں کوبہرہ کردینے والاشور برپاہوگا۔ جس دن آ دمی بھاگے گا اپنے بھائی سے ،
اور اپنی ماں سے اور اپنے باپ سے اور اپنی بیوی سے اور اپنے بیٹوں سے ۔ ان میں سے ہر شخص کواس
دن ایسا فکر لگا ہوگا جواس کو کسی اور طرف متوجہ نہ ہونے دے گا۔ کچھ چہرے اس دن روشن ہول گے،
ہنتے ہوئے ،خوشی کرتے ہوئے اور کچھ چہروں پراس دن خاک اڑ رہی ہوگی ، ان پر سیابی چھائی ہوئی
ہوگی۔ یہی لوگ منکر ہیں، ڈھیٹ ہیں۔ (العبس ۳۳۔ ۲۲)

دنیا کی جو چیزیں اپنی ظاہری خوش نمائی کی بنا پرانسان کوفریب میں مبتلا کرتی ہیں، ان کے

بارے میں قرآن وحدیث میں کثرت سے ایسے حوالے ہیں جوان چیزوں کی اصل حقیقت کو بے نقاب کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر مال کے بارے میں قرآن میں ارشاد ہوا ہے کہ تم ساری زندگی اس کوشش میں سکے رہتے ہو کہ تمہارے پاس مال کا انبارا کشا ہوجائے۔ حالا نکہ تم بہت جلداس طرح مرجاتے ہو کہ مال کا کوئی حصتے ہارے ساتھ نہیں جاتا۔ چنا نچے فر مایا کہ زیادہ سے زیادہ حاصل کرنے کی حص نے تم کو غفلت میں رکھا، یہاں تک کہ تم مرکر قبروں میں پہنچ گئے۔ (الت کا ثر ا۔ ۲)

ای طرح عورت ہرزمانہ میں اس کا سبب بنی رہی ہے کہ وہ انسان کی تو جکوحق سے ہٹادے۔
انسان عورت کی محبت میں اتنازیادہ گم ہوتا ہے کہ وہ اللہ کو بھی بھول جاتا ہے۔ اس حقیقت کو ایک صدیث میں اس طرح بیان کیا گیا ہے: مسار أیست میں ناقصات عقیل و دیس اغلب للب الرجل السحازم من احدا کن (مسلم، کتاب الایمان) یعنی میں نے کسی کوئیس دیکھا جوناقص عقل اورناقص دین کے باوجودایک دانش مند آدمی کی عقل براتی زیادہ غالب آجائے۔

انسان کے پاس اپنے رب کے سامنے پیش کرنے کے لئے جوسب سے پیتی ا ثاثہ ہے، وہ یہی محبت کا اثاثہ ہے۔ آخرت میں وہی شخص کا میاب ہوگا جس کے بارے میں زمین وآسان یہ گواہی دیں کہ اس نے اپنا یہ سب سے زیاہ قیمتی ا ثاثہ غیر مشترک طور پر اپنے رب کے لئے پیش کر دیا تھا۔

الله جب تک غیب میں ہے انسان اس کو بھلا کر دوسری ہے حقیقت چیزوں کو اپنامر کز محبت بنا لیتا ہے، مگر قیامت میں جب اللہ اپنے عظمت وجلال کے ساتھ ظاہر ہوگا تو تمام دوسری چیزیں بالکل ہے رونق دکھائی دینے لگیں گی، ہر چیز اپنی ششش کھودے گی۔ اس وقت انسان حسرت وافسوس کے ساتھ سوچ گا کہ اصل قابل تو جہ ستی تو صرف اللہ کی تھی۔ مگر میں اپنے اندھے بن کی بنا پر دوسری بے حقیقت چیزوں کو اپنامر کز تو جہ بنائے رہا۔ اس وقت انسان اپنے تباہ کن غلطی پر پشیمان ہوگا، مگر اس دن کا پشیمان ہوگا، مگر اس دن کا چیمان ہوگا، نہ کہ مل کا پشیمان ہونا کسی کے کچھ کام نہ آئے گا۔ کیوں کہ وہ دن اپنے عمل کا انجام پانے کا دن ہوگا، نہ کہ مل کرنے کا دن۔

# بیاری سے طہیر

حدیث میں آیا ہے کہ مدینہ میں ایک شخص بیار ہوا۔ رسول الله علیہ وسلم اُس کی عیادت کے لیے اُس کے گھر گئے۔ وہاں پہنچ کرآپ نے کہا کہ: الا باس، طھود إِن شاء الله (صحیح البخاری، کتاب الموضلی، باب ما یقال للمویض) یعنی کوئی حرج نہیں، انشاء الله یہ یا کی حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔

اس کا مطلب بینیں کہ جب کوئی شخص بیار ہوتا ہے تو پُر اسرار طور پراس کے گناہ دھل جاتے ہیں، وہ خود بخو دایک پاکیزہ انسان بن جاتا ہے۔ یہ دراصل ایک معلوم شعوری واقعہ ہے جوایک سیچے مومن کے ساتھ پیش آتا ہے۔

کوئی آ دمی اگر بیار نہ ہو، اُس کا جسم مکمل طور پر ایک صحت مندجسم ہوتو اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اُس کے اندر شعوری یا غیر شعوری طور پر فخر و ناز کے جذبات پیدا ہوجاتے ہیں۔ اُس کے سینہ میں وردمندانہ احساسات کی پرورش نہیں ہوتی ۔ یہاں تک کہ وہ ایک بے حس انسان بن کر رہ جاتا ہے۔ لیکن جب ایک مومن بیاری میں مبتلا ہوتا ہے تو وہ اپنے بجز کو دریافت کرتا ہے۔ اُس کے اندر دردمندی کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ وہ اپنے بندہ ہونے کی حقیقت کا تجربہ کرتا ہے۔

اس طرح بیاری اُس کو دوسری چیزوں سے دور کر کے اللہ سے قریب کردیتی ہے۔ وہ اللہ کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے۔ وہ اللہ کو یاد کرنے لگتا ہے۔ اُس کے دل سے دعا نمیں اور التجا نمیں نکلنے لگتی ہے۔ اُس کے دل سے دعا نمیں اور التجا نمیں نکلنے لگتی ہے۔ ہیں۔ بیاری اُس کے لیے اللہ سے قربت کا ذریعہ بن جاتی ہے۔

یماری بظاہرایک غیرمطلوب چیز ہے۔لیکن اگر صحیح اسلامی ذہن ہوتو جسمانی بیاری آدمی کے بیاری بظاہرایک غیرمطلوب چیز ہے۔لیکن اگر صحیح اسلامی ذہن ہوتو جسمانی بیاری آدمی کے لیے روحانی صحت کا ذریعہ بن جائے گی۔اس دنیا میں اصل اہمیت ذہنی بیداری کی ہے۔ بیدار ذہن کو بیدار کرنے والی سب سے بڑی چیز اس دنیا میں صرف ایک ہے،اوروہ مشکل حالات ہیں۔

اس معاملہ کا تعلق صرف بیاری سے نہیں ہے، بلکہ اس کا تعلق ہر اس تجربہ سے ہے جو آدمی کو بیاری جیسا تجربہ کرائے۔انسان کی زندگی میں جس طرح کا میابی کی اہمیت ہے اسی طرح ناکا می کی بھی اہمیت ہے۔جس طرح آدمی کے لیے خوشی ایک اچھی چیز ہے اسی طرح اس کے لیے نم بھی ایک اچھی چیز ہے۔شرط میہ ہے کہ آدمی کا ذہن بیدار ہو چکا ہواور تجربات سے سبق لینے کی صلاحیت اس کے اندر بیدا ہو چکی ہو۔

غم کا تجربہ آدمی کے ذہن کو کھولتا ہے۔ وہ اس کے اندر چھیے ہوئے گہرے احساسات کو جگاتا ہے۔ وہ اس کی حساسیت کو بڑھا کر اس کو اس قابل بنا تا ہے کہ وہ چیز وں سے سبق لے سکے غم کسی آ دمی کے لیے ذہنی ترقی کا ذریعہ ہے۔ غم آ دمی کو اعلیٰ حقیقتوں سے جوڑنے کا سبب ہے۔ آخرت

### موت کی یا د

حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اکشروا ذکر ہادہ اللذات السموت (مثکاۃ المصابح الرم ۵۰ م) یعنی موت کو بہت زیادہ یا دکروجو کہ لذتوں کو ڈھادیے والی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ موت کی یا دبھی ایک' ذکر' ہے۔ وہ ایک عبادتی عمل ہے۔ موت کی یا دایک تواب ہے جوانسان کے اعمال نامہ میں درج کیا جاتا ہے۔

ایک فارس شاعر بوڑھا ہوگیا۔اس کی دونوں آٹکھیں جاتی رہیں۔اس وقت اس نے بیشعر کہا کہموت کے ہاتھ نے روانگی کا نقارہ بجادیا ہے۔اے میری دونوں آٹکھیں ابتم سرکوالو داع کہو:

کوسِ رحلت بکوفت دست اجل اے دوشتم و داع سر بکنید

''موت آکررہے گی' یہ بات ان لوگوں سے کہنے کی ہے جوابھی جوانی کی عمر میں ہوں کیکن جو لوگ بڑھا ہے کہ جوابھی جوانی کی عمر میں ہوں کیکن جو لوگ بڑھا ہے کی عمر کو پہنچ چکے ان کے لئے زیادہ سیح بات یہ ہے کہ ان سے یہ کہا جائے کہ'' موت آنا شروع ہوگئ''۔ جوان آدمی کے لئے موت بظاہر مستقبل کی ایک خبر ہے کیکن بوڑ ھے آدمی کے لئے موت حال میں پیش آنے والا ایک واقعہ۔

حقیقت بیہ ہے کہ جوان آدمی اگر موت کو یاد نہ کرے تو بیاس کے لئے غفلت کی بات ہوگ۔

لیکن جولوگ بڑھا ہے کی عمر کو بینچ کر بھی موت کو بھو لے ہوئے ہوں ان کی بیرحالت بے حد تکلین ہے۔

یہ گو یا کہ سرکشی ہے اور اللہ کے نز دیک سرکشی سے زیادہ تکلین جرم اور کوئی نہیں ۔ موت کو یا در کھنے کے

لئے یہی بات کافی ہے کہ وہ ایک واقعہ کی صورت میں روز ہرآ دمی کے آس پاس پیش آتی ہے۔ ہر دن بیہ
منظر دکھائی دیتا ہے کہ کوئی بجین میں مرگیا اور کوئی جوانی میں اور کوئی بڑھا ہے کی عمر کو پہنچ کر مرا۔ اس
طرح ہر عمر کے لوگ اپنے جیسی عمر کے مر دوعورت کو ہر روز مرتے ہوئے دیکھتے ہیں۔ حقیقت بیہ کہ
ہرایک کے لئے اس کی مثال دنیا میں موجود ہے۔ ایسی حالت میں ہر عقل مند آدمی کو جا ہے کہ وہ اپنے کہ وہ اپنے آپ کوموت سے محفوظ نہ سمجھے۔

آپ کوموت کے کنار مے حسوس کرے۔ کسی بھی عمر کا آدمی اپنے آپ کوموت سے محفوظ نہ سمجھے۔

### كرابيت موت

سنن ابی داؤد رکناب الملاحم ، باب فی تداعی الامم علی الاسلام ) میں تو بان رضی الترعنه سے ایک روایت نقل کی گئی ہے ۔

رسول الله صلّالله عليه ولم نے فرمايا كه وہ وفت آن والا سے جب قومين تم مادے خلاف بكارين جس طرح كھانے والے كھانے كے بياله كى طرف بكارتے ہيں۔ ايک كہنے والے نے كہا كركيا اس دن ہم كم ہوں گے۔ آپ نے فرمايا كہ نہيں، بلكه اس وفت تم بہت زيا دہ ہو گے۔ تر فرمايا كہ نہيں، بلكه اس وفت تم بہت زيا دہ ہو گے۔ تر نوايا كہ نہيں كى طرح ۔ اور الله تم ہمارے وشمنوں كے دل سے تم ہالا خوف نكال دے كا۔ اور الله تم ہمارے دلول ہيں كمزورى ولال دسے كا۔ اور الله تم ہمارے دلول ميں كمزورى ولال دسے كا۔ ايک تهنے والے نے كہا كہ اسے فوائے دري كال دسے كا۔ اور الله تم ہمارے ۔ آپ نے فرمايا ، دنيا كى مجت اور موت كو نابست كرنا ۔ اس دور ميں مسلمانوں كى اس دريت ميں امت كے دور زوال كى بيت كى خبر دى كمى ہے۔ اس دور ميں مسلمانوں كى تعداد بہت زيا دہ ہوگى۔ مگروہ ايک كمزورى كا شكار ہونے كى بنا بر بے وزن ہم وہا كيں گے۔ وہ كمزورى يہ ہے كہ دنيا كامفاد ان كى نظر بیں بے صدعزیز ہم وہائے گا۔ حتى كرمفا دك فلاف جانا الفيس ايسا لگے گا جيسے كہ وہ ايني موت كى طوف جارے ہوں۔

عوام کی نظر میں سب سے زیادہ اہمیت ان کے مادی مفاد کی ہوجائے گی کیوں کو حق کے تفاصوں پر چلنے میں وہ ابنی معاشی بربادی محسوس کریں گے ۔ قائدین ابنی قوم کی غلطبوں کے فلا ن بولنا جھوڑ دیں گے ، کیوں کہ انھیں دکھائی دے گاکہ ایسا کرنا اپنے آپ کو تیا دق ہلاکت کے خطرہ میں مبتلا کرنا ہے ۔ لوگ قربان کے بجائے رخصت کے طریقے پر چل ٹریں گے ، کیوں کہ قربان کے طریقہ میں اخیں اپنی دنیوی موت نظر آئے گی ۔ لوگ اصول پیندی کے بجائے مصلحت پرسی کو ابنا شیوہ بنالیں گے ، کیوں کہ دان کا یہ اسلام مالیوں کی موت ۔ کیوں کہ ان کا یہ احساس ہوگا کہ مصلحت پرسی میں ان کی ترق ہے اور اصول بیندی میں ان کی موت ۔ کیوں کہ ان کی خربہ بن ہوتی ۔ ایسے لوگوں کو صرف اپنے ذاتی مفاد کی خربہ وتی ہے ۔ ایسے لوگوں کو صرف اپنے ذاتی مفاد کی خربہ بن ہوتی ہے ۔ ایسے لوگوں کو صرف اپنے ذاتی مفاد کی خربہ بن ہوتی ۔ ان کے اندر یہ استعماد ختم ہوجائی ہے کہ وہ دوسروں سے برط کو متحدہ طافت بن سکیں ۔ مجوعی طور پر کیٹر تعواد ہونے کے با وجود اس کا ہر فرد اکیلا اکبلا ہو کہ دہ جائے ۔ برط کو متحدہ طافت بن سکیں ۔ مجوعی طور پر کیٹر تعواد ہونے کے با وجود اس کا ہر فرد اکبلا اکبلا ہو کہ دہ وہ اسے ۔

#### الشحقاق جنت

ایک حدیث میں ارشاد ہوا ہے کہ پیراور جمعرات کے دن جنت کے درواز ہے کھولے جاتے ہیں۔ پھر ہراس بندے کو بخش دیا جاتا ہے جواللہ کے ساتھ شرک نہیں کرتا۔ سوائے اس شخص کے جس کے اور اس کے بھائی کے درمیان کینہ ہو۔ پس کہا جاتا ہے کہان دونوں کے معاملے کومؤخر کرویہاں تک کہوہ دونوں اپنے باہمی معاملہ کو درست کرلیں۔ (ادشکو اھندین حتیٰ یصطلحا) کتاب البر والصلة والآداب مجیح مسلم بشرح النووی ۱۲۲/۱۲۔

اس صدیث میں جس بات کی نشاندہی کی گئی ہے اس سے مراد وقت نہیں ہے بلکہ نفسیات ہے۔ اس کا مطلب صرف رنہیں ہے کہ فلاں وقت تک آ دمی کے بارے میں جنت کا فیصلہ نہیں کیا جا تا۔ اور اس کے بعد جب فلاں وقت آ جا تا ہے تو اس کے لیے جنت کا فیصلہ کر دیا جا تا ہے بلکہ اس سے مرادخود اس کی داخلی نفسیات ہے۔ جو دراصل اس کے لیے جنت کا استحقاق بیدا کرتی ہے۔

ایک آدمی کا حال اگریہ ہے کہ وہ اپنے بھائی کی طرف سے پیش آنے والے کسی ناپہندیدہ تجربے کے بعد اس سے متنفر ہوگیا۔ اور اس کے خلاف کینہ اور نفرت کے جذبات اس کے دل میں بھڑک اٹھے تو یہ کوئی سادہ بات ہیں۔ الی نفسیات کالازمی نتیجہ یہ نکلے گا کہ اس کی روحانیت جاتی رہے گی۔ اس کا دماغ منفی خیالات کا کارخانہ بن جائے گا۔ وہ اپنی منفی سوچ کی بنا پر اس قابل نہ رہے گا کہ خدا کا فیض اس کے اوپر اترے اور اس کی زبان سے وہ پاکیزہ دعائیں نکلیں جو کسی آدمی کو جنت کا مستحق بناتی ہیں۔

اس کے عمرس جب ایسا ہو کہ ایک آدمی کا وقتی طور کہی ہے بگاڑ ہوجائے مگر جلد ہی وہ اس سے تو بکرے۔ وہ نفرت کے جذبہ سے دوبارہ تو بکرے۔ وہ نفرت کے جذبات کو اپنے اندر سے نکالے اور اس کے بجائے مجت کے جذبہ سے دوبارہ مذکور شخص سے اپنے تعلقات کو درست کرے تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کلاس کو فرشتوں کی ہم نمی حاصل ہوجائے گا۔ اس کی زبان سے دعا کے وہ ربانی گی۔ خدا کی یاد کا نورانی چشمہ اس کے سینے میں جاری ہوجائے گا۔ اس کی زبان سے دعا کے وہ ربانی کلمات نکا لیکس کے جوسید ھے خلاتک پہنچتے ہیں اور آدمی کو جنت کا تی بناد سے ہیں۔

#### حساب سے پہلے حساب

رسول انترسی الٹرعلیہ وسلم نے فرمایا: دنیا میں ابنا حساب کرلو، اس سے پہلے کہ آخرت میں کھڑے کئے کیا جائے (حاسیوا انفسکم فنبل ان تنجا سبوا) مرنے کے بعد تمام لوگ آخرت میں خدا کی عدالت میں کھڑے کئے جانے والے ہیں ،خدا کی عدالت عالم الغیب کی عدالت ہے۔ وہاں کوئی شخص اپنی کسی بات کو چھپا نہ سکے گا۔ اس کے حدیث میں آیا ہے کہ خدا کے بیال جس کی جانچ ہوگئ وہ ہلاک ہونے سے بیجے دنیا میں اپنے کو اپنی ضمیر کی عدالت کے سامنے عقل من روہ ہے جو آخرت میں خدا کی عدالت میں کھڑا ہونے سے پہلے دنیا میں اپنے کو اپنی ضمیر کی عدالت کے سامنے کھڑا کرسے اور حساب کے بغیر مرحالے گا، اس کھڑا کرسے اور حساب کے بغیر مرحالے گا، اس کا حساب خدا کرے اس کو کوئ بیاسکتا ہے ۔

آدمی کوبیدا کشی طور پر شمیر دیا گیا ہے حواس کو ہربری بات پر ٹوکتا ہے۔آدمی کے پاس خدا درسول کی با تیں بنچی ہیں جن سے دہ سمجے اور غلط ہیں تمیز کرسکتا ہے۔اسی ضمیرا در اسی علم کی روشنی ہیں اپنے کو جانچنے کا نام اپنا حساب آپ کرنا ہے۔

آب کے ساتھ کوئی شخص غلط سلوک کرے ،کسی سے آپ کوکوئی تکلیف پہنچ جائے توفوراً آپ کے دل کو چوٹ مگنی ہے۔ آپ اس کو ذلیل اور حنیر سمجھنے ملکتے ہیں۔ آپ کی نظر میں اس سے زیا دہ برا اور کوئی شخص نہیں ہوتا۔

مومی وہ ہے جس کے اندرسی شارت اِصاس نو دائی غلطیوں کے بارہ پیں پیدا ہوجائے۔ اس سے کوئی غلطی ہوتو فوداً وہ جان ہے کہ مجھ سے غلطی ہوگئے۔ اپن غلطی ہوتی خوداً وہ جان ہے کہ مجھ سے غلطی ہوگئے۔ اپن غلطی وہ جانے کے لئے وہ اتنا ہی حسّاس ہوجائے جستنا کوئی شخص دوسرے کی غلطیوں کوجا نئے کے لئے ہوتا ہے ۔ غلطی سرز د ہوتے ہی وہ نرطب اسٹھے کہ مجھ سے ایسا فعل ہوگیا ہو مجھ کوخد اسے دور کر دینے فلا ہے۔ ہو مجھ کو آخر نامیں بین وجود اس کو اپنی نظر میں جقیر والا ہے۔ ہو مجھ کو آخر نامیں بین اوجود اس کو اپنی نظر میں جقیر معلوم ہونے لگے۔ اپنے احتساب کے لئے وہ اس سے زیا وہ بے رحم ہوجائے جیناکوئی شخص اپنے وشمن کے احتساب کے لئے دہ اس سے زیا وہ بے رحم ہوجائے جیناکوئی شخص اپنے وشمن کے احتساب کے لئے ہوتا ہے۔

ا بسے ہی لوگ اللہ والے ہیں ۔ یہی وہ لوگ ہیں جفوں نے اپنے آپ کو اللہ کے ہاتھ نے دیا تاکہ ان کے لئے اللہ سکے بہاں جنت ہو۔ جولوگ دنیا میں اس تم کی متفیان زندگی کا تبوت دیں وہی وہ لوگ ہیں جو آخرت کی دنیا میں جہنم سے دور رکھے جائیں گے ۔ ان کا رب ان سے ملاقات کے عظیم دل کھے گا کہ آج تخصار سے اوپرکوئی الزام نہیں ۔ ان کے لئے جنت کے تمام در وازے کھول ویئے جائیں گے اور خدا کی طرب سے پکارنے والا پکارے گا : ابدی باغوں میں بنے ہوئے جنتی مکانا آج مختاری ور انت میں در وازہ سے چاہو اس میں داخل ہوجا کہ ۔ آج کے بعد زنمھا رے لئے کوئی غربے اور نہ تکلیف ۔

## اگرآ دی سنجب ده ہو

دوسری طرف صدیت میں بی ہی ہے کہ جشخص جب رہااس نے نجات بائی (معن سکت نجا) اس سے معلوم ہوا کہ کھی نیکی یہ ہوتی ہے کہ آدمی بولے اور کھی سدب سے بڑی نیکی یہ ہوتی ہے کہ آدمی جب رہے۔
کہھی چلنا مطلوب ہوتا ہے اور کھی بیٹھ رہنا کھی خدا کو لیند ہوتا ہے کہ اس کا بندہ آنکھ کھول کر دیکھے اور کھی خدا کی سب سے بڑی بیٹ دیے ہوتی ہے کہ بندہ اپنی آنکھوں کو بند کر لے۔

کب ایک علی مطلوب ہے اور کب دوسراعل ۱۰س کی کوئی متعین فہرست نہیں بنائی جاسکتی ۔ میکن اگر آ دمی خداسے ڈرتا ہو ۱۰گر اس کو آخرت کی پکڑ کا اندیشہ لگا ہوا ہو تو وہ خودجان بے گاکہ کس موقع پر اسے کیا کر ناچا ہے۔

اگرآدمی کا ذاتی معاملہ ہو اگراس کے اوپرز دیڑے تواس کو سیمجھنے میں دیر نہیں گئی کہ سیموقع برر اسے کیا کرنا چاہئے مگر حب معاملہ دوسرے کی ذات کا موتووہ اس کو سیمھنہیں پاآا ، اگرآ دمی صرف انت ا کرے کہ جو چیزوہ ا چینے لئے چاہمتا ہے وہی دوسرے کو بھی دے اور حس چیز سے خود بچنا چاہتا ہے اس سے دوسہ دل کو بھی بچاہئے تو ہی اس کی اصلاح سے لئے کا فی ہے ۔

ابنی ذات کے بارسے میں آدمی کاعمل بتارہاہے کہ اس کو اچھی طرح معلوم ہے کہ کیا اچھاہے اور کیا برا۔ گراس علم کو آدمی صرف اپنے لئے استعمال کرتاہے اور حب معالمہ دوسرے کا ہونووہ اسس سے بے خبر ہوجا تاہے۔

#### مشامدهٔ خداوندی

یہ سب سے زیادہ عجیب تجربہ ہے جواہل جنت کوہوگا۔ یہ اتنازیادہ پرکشش ہوگا کہ اس وقت جنت کے لوگ دوسری تمام اعلیٰ ترین نعمتوں کو بھول جائیں گے۔وہ خدا جوخودا پنی ذات پر قائم ہے۔ جس نے تمام چیز وں کوعدم سے وجود بخشا۔ جو پوری کا ئنات کواپنے کنٹر ول میں لئے ہوئے ہے۔جس کاعلم تمام چیز وں پرمجیط ہے۔جس کی قدرت سب سے بالا اور سب سے برتر ہے۔ جو ہر شم کے حسن اور کمال اور معنویت کا ابدی سرچشمہ ہے۔ جو انسان کی ہر سوچ سے بلند اور اس کے ہر تصور سے ماورا ہے۔ایسے جلال و کمال و الے خدا کا مشاہدہ بلا شبہہ ایک ایسا بے مثال تجربہ ہوگا جس کو بیان کرنے کے لئے کوئی لفظ انسانی زبان میں نہیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ انسان کی روح اسی رب العالمین کو دیکھنے کے لئے بے قرار ہے۔ موجودہ آنکھ سے انسان اس ہستی کونہیں دیکھ سکتا۔ مگر آخرت میں انسان کووہ آنکھ حاصل ہوجائے گی جس سے وہ اس برتر ہستی کو دیکھے اور اپنی روح کو ابدی تسکین دے سکے۔

#### امت كالبكاط

حصرت علیؓ اورحصزت ابوہر رہے ہے۔ ایک روایت مختلف الفاظ میں نقل ہوئی ہے۔ اسس کے مطابق رمول الشرصط الشرعليه وسلم في فرما باكه آخرزمانه مين جب امن بسلم ك اندر بگار است كانو اس کے افراد میں وس قسم کی خصلتہ ب بیدا ہو جا کیس گی۔ ان میں سسے ایک بر ہے کہ آ دمی این بیوی کی باسنے مانے گا اور این مال کی تا فرمانی کرے گا۔ وہ اہینے دوست سے قریب موگااوربایہ سے دور موجلے گا (اطاع الرجل امراً ته وعن اسّه وادی صدیقه واقعی اجاه ، الرّنوی) بیوی کسی آدمی کے بیے دل حبیبیول کا مرکز مونی ہے جب کہ مال کا وجود ذمہ دار بول کی علامت ہے۔اسی طرح باب کے ساتھ فرمال ہر داری کا تصور وابستہ ہوتاہے اور دوست کے ساتھ تفریح کا۔ اً دی کا ماں باپ کو جبوٹر دینا اور اپنی بیوی اور ا<u>ب</u>ینے دوستوں سے قریب ہونا دراصل بڑھی ہوئی دنیاریتی کا نیتجہ ہے۔ ابینے بیوی کجوں سے دل جسی یا اپنے دوسنوں سے رغبت سجائے نود فطری جبزیں ہیں۔ مگرجب آدی کامزاج آخرت بیندا ما ہونوان چیزوں کو وہ صرورت کے دائرہ بیں محدود رکھنا ہے، وہ اپنے جی کے میلان پر پابندی مت ائم رکھتے ہوئے والدین کے بارہ میں اپنی مشرعی ذمددار بول کو ا داکر تاریخ اسے۔ مگر جب آخرت کے عقیدہ پر د بنا برسنی کا رجمان غالب آ جا ناہے توصورت حال بدل جانی ہے۔ اب آ دی ہمہ تن ا بینے دوستوں اور ا بینے بیوی سجوں کی طرف جھک جا تاہیے اور مال باب سے علاً بے تعلق موجا ناہے ، اور اگر تعلق رکھنا تھی ہے تو محصن زبان اور الفاظ کا۔ اس کابہتر بن منغله بهم وجا آسے که وہ استے دوستوں کے درمیان خوش وقت کے لمحات گزادے ۔ اس کے تطف ولذت کے اوقات وہ ہوتے ہیں جب کہ وہ اپنے بیوی بجوں کے درمیان ہو اوران سے ابنی انگھیں کھنڈی کررہا ہو۔ اس کا وفنت ، اس کا بیسیہ ، اس کے جذبات ، اس کا بورا وجود اپنے بیوی بجوِّل کے لیے وقت ہوجا نے ہیں۔ ماں باب کے لیے اس کے پاس رسمی بانوں کے سوا کہ اور نہیں رہتا ۔ قوم پر ایسا وقت آنے کامطلب پرہے کہ اس کے افراد پاسٹِدی کے بجائے بے فکری كوبسند كرنے نگے ہيں ۔ ان كو ذمر دارانه زندگى كے مقابلہ میں بے تيد زندگى زيا دہ مجوب موگئى ہے ۔ افرادکایهی مزاج قوم کے زوال کا سب سے بڑاسبب ہے۔

# تين قسم

عن بُريدة قال قال رسول الله صلى الله عليه قلم العقضاة كشلاشة ولحدى الجنة واشنان في النار- فاما الذى في الجننة فرج المحموث الحق فقضى سبه ومرج المحمدون الحق فعب الفارق الحسكم فهوفي المنار ومرحب للمحقفى المنار ومرحب للمحقفى المنار ومرحب للمحقفى المنار ومرحب للمحمد فهوفي المنار -

(رواه ابو داؤ د وابن ماجه)

صفی اللہ علیہ وسلم نے فرایا۔ فیصلہ کرنے والے میں اللہ علیہ وسلم نے فرایا۔ فیصلہ کرنے والے نین قسم کے ہوتے ہیں۔ ان میں ایک جنت میں جائے گا اور دوآگ میں جائیں گے۔ بس جنت والا وہ نخص ہے جس نے حق کو پہچا نا اور اس کے مطابق فیصلہ کیا۔ اور دوسرا شخص وہ ہے جس نے حق کو پہچا نا ہور اس کے خلاف فیصلہ جس نے حق کو پہچا نا بھر اس کے خلاف فیصلہ جو جہالت کی بنیا دیر لوگوں کے لیے فیصلہ کرے جو جہالت کی بنیا دیر لوگوں کے لیے فیصلہ کرے تو وہ ہمی آگ میں جانے والا ہے۔

حق کو جانے کے بید اس کو سیاٹر نا پڑتا ہے۔ بھرحق کو جانے کے بعد اس کو مان اور اس کی بنیا دیر فیصلہ کرنا بھی قربانی کے بغیر منہیں موسکتا۔ جو لوگ اس معرفت اور اس قربانی کا تبوت دیں وہ اپنے آپ کو اس کا اہل نابت کرتے ہیں کہ انھیں جنت میں داخل کیا جائے اور بلاٹ بہی وہ لوگ ہیں جوجنت کے ابدی باغوں میں داخل کیے جائیں گے۔

بقیہ دوقسم کے لوگ جنت میں جگہ پانے کے قابل نہیں ۔ جوشخص حق کو جانے کے بعد اسس سے انحرات کرنے وہ خدا کے مقابلہ میں سے رکمتی کر تاہے ۔ ایسے شخص کوجہنم کے سوا اور کہاں جگہ مل سکتی ہے ۔ ایسی طرح تیسرا شخص بھی خدا کی سزا کا مستحق ہے ۔ کیوں کہ وہ خدا کے معاملہ میں سنجیدہ تابت نہ ہوں کا ۔ کوسٹ ش کے باوجو د اجتہادی خطا کرنا قابل معافی ہے گر تیاری اور تحقیق کے بیز سندعی امور میں فیصلے دینا قابل معافی نہیں ۔

بہاں جس" فیصلہ "کا ذکرہے ، اس کا تعلق صرف عدالت سے نہیں بلکہ تمام امورسے ہے۔ ہر آدی ہران فیصلے کر رہا ہے ، ہر آدمی ہران اینے آپ کو یا جنت کا ستی بنا رہا ہے یا دوزخ کا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

#### دانش مند کون

عن شداد بن اوس قال قال رسول الله ﷺ الکیس من دان نفسه و عمل لما بعد الموت والعا جز من اتبع نفسه هواها و تمنی علی الله (المشکاة المصابیح البعزء الثالث صفحه ٤٥٤) حضرت شداد ابن اوس کیتے ہیں که رسول الله علیہ نفسه فرمایا۔ دانش مند وہ ہے جو نفس پر قابور کھے اور موت کے بعد والی زندگی کے لئے عمل کرے۔ اور عاجز وہ ہے جو خواہشات کی پیروی کرے۔ اور اللہ پر جھوٹی امیدیں قائم کرے۔ جب آدمی کے اندر ایمان زندہ ہو تواس کا حال یہ ہو تا ہے کہ زیادہ عمل کرنے کے بعد بھی وہ اپنے کو کم سمجھتا ہے۔ اس کا یہ احساس اس کو سر تایا عمل بنادیتا ہے۔ نکی کے ہم موقع پر وہ نیک کر داری کا ثبوت دیتا ہے۔ اس کے لئے ناممکن ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے قول میب اور عمل موقع پر وہ نیک کر داری کا ثبوت دیتا ہے۔ اس کے لئے ناممکن ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے قول طیب اور عمل کو خدائی ادکام کے تابع نہ کرے۔ اس کا زندہ ایمان اس کے لئے قول طیب اور عمل صالح کی ضانت بن جاتا ہے۔

مگر جولوگ ایمانی کمزوری کاشکار ہوں،ان کے اندراس قسم کا طاقتور جذبہ باقی نہیں رہتا۔اب خدا کے احکام ان کے رہنما نہیں ہوتے بلکہ ان کی خواہشات ہی ان کے لئے رہنما بن جاتی ہیں۔اب انہیں یہ فکر نہیں ہوتی کہ جب بھی وہ بولیں توسیج بولیں۔وہ اپنے عمل کو عمل صالح کا مصداق ثابت کریں۔

اس دوسری قسم کے لوگ وہ ہیں جوانسانیت کی سطح سے گر کر حیوانیت کی سطح پر آ جاتے ہیں۔ان کواپنی خواہشات کے سواکسی اور چیز کی فکر نہیں ہوتی۔وہ اپنے تمام او قات اور اپنی تمام صلاحیتوں کواپنی خواہشات کی سکمیل کے لئے لگا دیتے ہیں۔ایسے لوگوں کے اور اپنی تمام صلاحیتوں کواپنی خواہشات کی سکمیل کے لئے لگا دیتے ہیں۔ایسے لوگوں کے

لئے خدا کے یہاں وہ انعام نہیں جوایک اعلی انسان کے لئے مقدر کیا گیاہے۔

تاہم مسلم قوموں کی ایک صفت میہ ہے کہ خواہ زوال کے بتیجہ میں ان کے یہاں قول طیب اور عمل صالح باقی نہ رہا ہو۔ تب بھی اسلامی عقائد ان کے یہاں باقی رہتے ہیں مگر میں سطح پر ہوتا ہے نہ کہ زندہ یقین کی سطح پر۔

اس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ ان کی پوری زندگی دو عملی کی روش پر قائم ہو جاتی ہے۔
اپنی حقیقی عملی زندگی میں وہ مکمل طور پر خواہشات اور مادی مفادات کے پیرو بے رہے ہیں۔ای کے ساتھ وہ اپنی خیالی دنیا میں جھوٹی امیدول کا ایک خود ساختہ محل بنا لیتے ہیں۔ جہال وہ اپنے دینی عقائد کے ساتھ زندہ رہ سکیں۔ دنیوی اعتبار سے وہ پوری طرح ایک فعال زندگی گذارتے ہیں ، لیکن اخروی اعتبار سے وہ صرف خوش فہمیوں میں جینے والے بن جاتے ہیں۔ ایسے لوگول کا انجام یہ ہو تا ہے کہ وہ کوئی حقیقی عمل کئے بغیر ہی بڑے بڑے نتیجہ کی امید قائم کر لیتے ہیں۔ان کا یہ ذہن بن جاتا ہے کہ ہمارے معاملات پیشگی طور پر درست ہو چکے ہیں، دنیااور آخرت میں ہماراکوئی معاملہ بگڑنے والا نہیں۔

آدمی بیک وقت دوچیزوں پر کیسال درجہ کی توجہ نہیں دے سکتا۔ جو آدمی آخرت کو اہمیت دے وہ آخرت سے تعلق رکھنے والی باتوں کو بے حداہمیت دے گا۔ اس کے مقابلہ میں دنیوی چیزیں اس کی نظر میں غیر اہم ہو جائیں گی۔ اور جو آدمی دنیا کو اہمیت دے وہ دنیا کے معاملات کو بے حد شکین سمجھے گا۔ اس کے مقابلہ میں آخرت سے تعلق رکھنے والی باتیں اس کو زیادہ اہم دکھائی نہ دیں گی۔ یہی فرق بتاتا ہے کہ کون آخرت پسندہ اور کون دنیا پرست۔

جنت كاانعام

صحبح البخاري ، كتاب مناقب الانصار ، باب تزوريج الني صلى النُرعليه وسلم خدد يبجد أ و فضيلها كے تحت حفزت ابوم ريرة كى ايك روايت ان الفاظ بين نقل كى كئى ہے :

نے کہاکراہے فدا سے رسول ، یہ فدیجرار سی میں۔ ان کے ساتھ ایک برتن ہے۔اس میں کھانے اورييني كاسامان ہے۔جب وہ آپ كے ياس ا وأبن توان كوان كرب كى طرف سے سلام ويَشِرَها ببيتٍ فِي الْجِندَ مِسن مَه دي اورميرى طرف سي عجى - اوران كونوشُ خبری دیے دیں کرجنت میں ان سے لیے ایک گه ہوگا جس ہیں نہوئی تنور ہوگا اور نہوئی

اقت جبر دی النبی صافل علید وسلم جبری نبی صلی الله علیه وسلم سے پاس آئے-انفوں فقال : يارسولَ إلله ، هذه نعد يجبة فداتتُ معها إِناءٌ فيه إدامٌ أوطعامٌ أو شراب - فإذ ( هِيَ اَتُنَكُ فاقسلُ عبيها السلام من رتبها ومِنخِب قَصَب الاصَخَبَ فيدوالانُصُبَ

یہ واقعہ کہاں بیش آیا۔ اس سلمیں ابن حجرالعتقلانی نے انظرانی کی ایک روایت کے حواله سے تکھا ہے کہ یہ اس وقت ہوا جب کہ آپ مکہ سے قریب فارحمراء میں تھے (فردے اسد سعيده بن كثير عند الطبراني ، إن ذلك كان وهو بحداء) فتح البارى ١٠٢/٠

یہ غالباً کی دور سے اس زمانہ کی بات ہے جب کرام کہ آپ کو اور آپ سے اصحاب کو بیت الله مین از پڑھنے سے روکتے سے چانچاپ کواور آپ کے اصحاب کو اکثر ناز اورعبادت سے لیے کہ سے باہر پہاڑوں کی طرف جانا پڑتا تھا۔ غالبًا اسی زمانہ بیں آپ عیادت سے میحرارنامی غارمیں بھی گئے جو مکہ سے تقریبا فرھائی میل سے فاصلہ بہے۔اس و فت حصرت خدیجہ نے آپ سے لیے کھا ناتیا رکر سے اس کو غار حرا میں سنجایا۔

مذکورہ واقد بعثت نبوی سے ابتدائی زمانے سے نعلق رکھتا ہے۔اس وقت کم ہیں آپ اک بے بارو مدد گارشخص کی چنبیت رکھتے تھے۔ اس وقت سے مالات ہیں پیغیراسلام صلی الٹرعلیہ وسلم کشخفیت اس طرح مسلم شخفیت نے کئی جدیدا کہ وہ آج نظر آتی ہے۔ اس وقت سارا معاملہ بالکل مختلف تھا۔ اس وقت آسپ کی شخصیت ایک نظر سے دیکھتے۔ وہ آپ کے دعو سے نبوت ایک نظر سے دیکھتے۔ وہ آپ کے دعو سے نبوت پریفین کرنے کے لیے تیار نہ ستھے۔

اس نزای صورت مال کا بہتیجہ تھاکہ لوگ آپ کا مذاق اٹراتے اور آپ سے اوپر اواز ہے کہتے۔ آپ لوگوں سے طز کانٹانہ بنے ہوئے تھے۔ اس سے ساتھ لوگوں کی طرف سے سلسل آپ کو ایزا بہنیا نے کاسسلسلہ می جاری تھا۔

اس طرح آپ کی زندگی گویا شوروغل اور تکلیف ومصیبت سے درمیان تی بردونوں النے تجربے رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم کوئی پیش آرہے تھے اور آپ کی زوجہ محترم حضرت خدیجہ سمو بھی ۔

بہ وہ بیں منظر تھا جس میں حضرت جربل کی طرف سے مذکورہ بشارت نازل کی گئی۔ اور ان کی توجہ کو حال سے بجائے مشتقبل کی طرف موٹر دیا گیا۔

کی دور سے ابتدائی زمانہ ہیں رسول النّرصلی النّرعلیہ دسلم سے ہے بکیبی اورعام تجولبت
کاجو ماحول تھا ، اس سے صفرت فدیجہ نے کوئی اثر نہیں لیا۔ ان ناموا فق حالات سے اوپر
اطرکر انھوں نے آپ سے بیغیر ہونے کی حیثیت کو پہچانا۔ اور دل وجان سے رسول النّر
صلی النّرعلیہ دسلم کا ساتھ دیا۔ وہ صرف آپ کی زندگی کی ساتھی نہیں بنتیں بلکہ وہ آپ سے
مشن ہیں بھی آپ کی ساتھی بن گئیں ۔

حضرت فرد بجری یمی وہ خصوصیت ہے جس کی بنا پر ان سے بیے جنّت کا وہ محل لکھ دیاگی جو ہم تصور سے بھی وہ خصوصیت ہے جس کی تکلیف سے بھی ۔ یہ بشارت براہ راست محل کے بیے جو اس نوعیت طور پر حضرت فدیجہ سے بیاے ہے ، اور بالواسط پر ہراست خص سے بیے جو اس نوعیت سے ایان کا ثبوت دیے جس کا ثبوت حضرت فدیجہ نے اپنے زمانہ ہیں دیا ۔

### أخرت كامعامله

ستبر۱۹۸۹ میں مجھ دہلی کا ایک کانفرنس میں سندرکت کا اتفاق ہوا۔ اس کانفرنس کا افتتاح ایک انتہائی اعلیٰ سیاسی شخصیت کے ذرایعہ ہونے والا تھا۔ اس بنا پر وہاں حفاظت کا غیر معمولی انتظام تھا۔ اجتماع کا ہ میں داخل ہونے والے ہرشخص کی جانچ الکٹرانک آلات کے ذرایعہ ہور ہی تھی۔ میں جب اجتماع کا ہ سے گیط پر بہونچا تو فوراً حفاظتی بولیس کے کریں۔ ہراس وقت میرے ساتھ کانفرنس کی آدمی میری طرف بڑھے تاکہ میری با قاعدہ جانچ کریں۔ گراس وقت میرے ساتھ کانفرنس کی انتظام یہ کمیٹی کے ایک اعلیٰ عہدیدار (مطربحاج) سے ۔ انھوں نے نوراً مدافلت کی اور کہا:
اخیس اندر آنے دو، ان کی جانچ بہیں کرنی ہے۔

جب یہ واقعہ ہواتو اچانگ مجھے قیامت کامنظریا دا گیا۔ ہیں نے سوچاکہ آخرت ہیں اسی طرح جب آدی آگے کی طرف برطھنا چاہے گا تو خدا کے فرشنے فوراً اس کوجا نیچ کے بیے روک لیں گے۔ اسس وقت وہی شخص بیچ گا جس کے متعلق خدا پر کہہ دے کہ اس کی جائی مت کرو۔ اس کو اندر آنے دو۔ اس کے برعکس جو شخص جانچ کرنے والے فرست توں کے حوالے کر دیا گیا اس کی نجات کی کوئی صورت نہیں ۔

قرآن میں بتایا گیاہے کہ آخرت میں وہی لوگ سنجات یا نمیں گے جن کا آسان صاب (حساب لیسیر) لیاجائے ۔ حدیث میں ارشا د ہواہے کہ جوشخص جا نیا گیاوہ ہلاک ہوا (متن فوقش فقہ دھلاہ) ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت میں کوئی شخص ابیع علی سے نہیں بچ سکتا، وہاں حرف وہ شخص بچے گا جس کوالٹر اپنی رحمت اور فضل کے سایہ میں ڈھانپ لے۔ آدمی کو اگر قیامت میں بیش آنے والی اس سنگین صور ب حال کا احماس ہو تو دنیا میں اس کارویہ باسکل بدل جائے گا۔ کسی عبان کو وہ سختی میں مبتلا ہوتے ہوئے دیکھے گاتواس کے لیے نامکن ہوجائے گا کہ وہ اس کے معاملہ میں غیرجانبدار ہوجائے ۔ کیوں کہ وہ ڈرہے گا کہ موت کے بعد جب جانچ کے فرضتے اس کی طرف بڑھیں گے اسس وقت خدا اگر میرے معاملہ میں غیرجانبدار ہوجائے ۔ کیوں کہ وہ ڈرہے گا کہ موت کے بعد جب جانچ کے فرضتے اس کی طرف بڑھیں گے اسس وقت خدا اگر میرے معاملہ میں غیرجانبدار ہوجائے تومیراکیا انجام ہوگا۔ اس کے بعد کون سی دنیا ہوگی جہاں مجھے بناہ مل سکے ۔

# قول پر جنت اورجهنم

صحیح ابخاری میں ایک روایت آئی ہے۔ حضرت ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ان العبد لیت کلم بالکلمة من رضوان اللہ تعالیٰ ما یلقی لها بالاً یرفعه الله بها در جاتٍ و إن العبد لیت کلم بالکلمة من سخط الله تعالیٰ لا یلقی لها بالاً یهوی بها در جاتٍ و إن العبد لیت کلم بالکلمة من سخط الله تعالیٰ لا یلقی لها بالاً یهوی بها فی جهنم (بندہ خداکی خوشنودی کی ایک بات کہتا ہے، وہ اُس کوکوئی اہمیت نہیں دیتا ، اللہ اللہ اللہ کوئی اہمیت نہیں دیتا ، اللہ اللہ اللہ کوئی اہمیت نہیں دیتا ، اللہ اللہ کوکوئی اہمیت نہیں دیتا ، اللہ کوکوئی اہمیت نہیں دیتا ، اُس کی وجہ سے وہ جہنم میں ڈال دیا جاتا ہے )۔

ایک قول اور دوسرے قول میں یہ عظیم فرق محض الفاظ کے فرق کی بنا پڑنہیں ہوتا۔ بلکہ یہ فرق نیے بنا پڑنہیں ہوتا۔ بلکہ یہ فرق نیت کے اعتبار سے ہوتا ہے۔ قول دراصل آ دمی کی داخلی شخصیت کا ایک اظہار ہے۔ جب کوئی آ دمی ایک بات بولتا ہے تو وہ بتا تا ہے کہ وہ کن احساسات میں جینے والا انسان ہے۔

دوسم کے قول میں مذکورہ فرق کا سبب میہ ہوتا ہے کہ ایک قول خیر خواہی کے جذبہ کے تحت نکاتا ہے اور دوسرا قول بدخواہی کے جذبہ کے تحت ایک قول محتاط اظہار رائے کے ہم معنی ہوتا ہے اور دوسرا قول بد ایک قول میں سچائی کا اعتراف ہوتا ہے اور دوسرے قول میں سچائی کا انکار۔ایک قول میسوچ کرزبان سے نکاتا ہے کہ خدا کے یہاں مجھے اس کا جواب دینا ہے اور دوسرا قول غافل قلب کے تحت نکاتا ہے جس کوآخرت کی جوابد ہی کی کوئی پروانہیں ہوتی۔

قول بظاہر کچھالفاظ کا مجموعہ ہوتا ہے۔ مگر قول ایک آئینہ ہے جس میں آدمی کی پوری شخصیت حصلت ہے۔ قول میں فکر آخرت کی بھی جھلک ہوتی ہے اور آخرت سے بے خوفی کی جھلک بھی۔ ایک قول سنجیدگی میں ڈوبا ہوا ہوتا ہے اور دوسر اقول غیر سنجیدگی کی مثال ہوتا ہے۔ ایک قول متقیانہ قول ہوتا ہے اور دوسر اقول وہ ہے جوجہنم کی خوشبوشامل ہوتی ہے اور دوسر اقول وہ ہے جوجہنم کی بد بولیے ہوئے ہے۔

#### اعتراف عجز

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى بعثت سے يہلے عرب ميں ايك شخص پيدا ہوا۔ اس كا نام عبدالله بن جدعان تھا۔ وہ نہایت شریف اور تنی آ دمی تھا۔ کثر ت سے لوگوں کو کھلاتا تھا اور لوگوں کی مد د کرتا تھا۔

عبداللہ بن جدعان کے بارہ میں ایک روایت سیجے مسلم میں آئی ہے جو کہ حسب ذیل ہے:

حضرت عائشہ بتاتی ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ سے کہا کہ اے اللہ کے رسول ،عیداللہ بن جدعان لوگوں کو کھانا کھلاتا تھا اورمہمانوں کی عزت کرتا تھا۔ کیا اس کا بیمل قیامت کے دن اس کو فائدہ پہنچائے گا۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں، کیوں کہاس نے کسی دن بیرنہ کہا کہاہے میرے رب، جزا

عن عائشة قالت يا رسول الله ان ابن جدعان کان یطعم الطعام ويقرى الضيف، فهل ينفعه ذالك يوم القيامة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا، انه لم يقل يوماً رب كدن ميرك كناه كوبخش دے۔ اغفرلي خطيئتي يوم الدين.

یہ حدیث بتاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں سے جو چیز مطلوب ہے وہ کیا ہے۔ وہ اعتراف ہے۔ بندہ جب اپنی زندگی اور خدا کی خدائی کی پہیان حاصل کرتا ہے تو اس کے اندرشدید طور براینی عاجزی کا احساس طاری ہوتا ہے۔خدا کی عظمت اور کمال کے سامنے اس کواپناو جو دسرایا تقفیمنظرآنے لگتاہے۔ بیاحیاس اس کومجبور کرتاہے کہ وہ خداکے آگے گریڑے۔ وہ خداسے رحمت اور بخشش کی التحا کرنے لگے۔

'' خدایا مجھے بخش دے'' عجز کا کلمہ ہے۔اور عجز کا کلمہ ہی جنت کی آخری قیمت ہے۔جس آ دمی کے پاس نیمل ہواور نہاعتراف بے ملی تواس کو جنت آخر کس بنیاد پر دی جائے گی۔

# جنگ مطلوب منہیں

انگریزی اخب رٹائمس آف انڈیا کی ایک متنقل سرخی ہے: آج کے بیے ایک خیال (A Thought for Today) ۔ اس سرخی کے تحت اخبار ہر روز کوئی خاص مقولہ نقل کرتا ہے۔ اور می کا کہ اور کی خاص مقولہ نقل کرتا ہے۔ اور می کا می کا میں اخبار نے اس عنوان کے تحت بیغیمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک قول نقل کیا جو انگریزی میں اس طرح ہے:

Paradise lies in the shadow of swords.

رجنّت تلواروں کے سایہ کے نیچے ہے) یہ اقتباس پڑھ کر ایک صاحب نے کہا : اب میری سمجہ میں آیا کہ مسلمان کیوں ہروقت شمشیر بکف رہنتے ہیں ۔ جب ان کے بینی برنے خو دیہ کہا ہو کہ \* جنت تلواروں کے سایہ میں ہے " تو اس کے بعد تو وہ یہی کریں گے کہ ہروقت لڑنے مرنے کے بیے تیا رز ہیں ۔ کیونکہ لڑکر مرنا ان کے عقیدہ کے مطابق ان کے لیے جنت کا دروازہ کھولنے والا ہے ۔

گریہ غلط فہمی کے سوا اور کیے نہیں۔ مذکورہ فقرہ ، اس میں شک نہیں کہ حدیث میں آیا ہے۔ گراخبار میں اس کوسیا ق سے الگ کر گئے نقل کیا گیا ہے ، اس بیے وہ عجیب وعزبیب مفہوم کا حامل بن گیاہے۔ اگر اس فقرے کو اس کے پورے مجموعہ کے ساتھ دیکھا جائے تو بالکل دوسرا نقشہ نظر آئے گا۔

یہ فقرہ در اصل ایک لمبی حدیث کا ایک ٹکڑا ہے۔ یہ حدیث مخلف کتا ہوں میں الفاظ کے معمولی فرق کے ساتھ آئی ہے۔ ذیل میں ہم اس کے اصل الفاظ نقل کرتے ہیں:

عن ابى النصر: سالم مولى عمر بن عبيد الله قال: كتب اليه عبد الله بن ابى اوفى فقرأت عين سارالى الحرودية، يخبره: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض ايامه التى لقى فيها العدق انتظر حتى اذامالت الشمس، تام فيهم فقال: يا ايها الناس لا نت منوًا لقاء العدو، واسالوا الله العافية، فا ذالقية وهم فاصبروا، واعلموا ان الجنة تحست ظلال السيوف، ثم قال النبى صلى الله عليه وسلم: اللهم مُنزل الكتاب ومجرى السحاب فهاذم الاحزاب، اهزينه مُ وَانْ صُرُونا عليهم، ( اخرج البخارى ومسلم والوداؤد)

حسزت سالم کہتے ہیں کہ عمر بن عبید اللہ کو عبداللہ بن ابی اوتی نے لکھا۔ ہیں نے اس کو پڑھا جب کہ وہ خارجی فرقہ کی طرف گئے تاکہ اس کو بتا ہیں۔ اس خطیں لکھا تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیت بعض دلوں ہیں جب کہ آپ کا مقابلہ دشمن سے ہوا۔ آپ نے انتظار کیا یہاں تک کہ سورج جمک گیا۔ آپ لوگوں کے درمیان کھڑے ہوئے۔ آپ نے فرایا کہ اے لوگو ، دشمن سے مڑبھیڑی تمنا نہ کرو، اور جان لوکہ اور اللہ سے عافیت مانگو۔ بھرجب ان سے تمہارا مقابلہ بیش آئے تو تابت قدم رہو۔ اور جان لوکہ جنت تلواروں کے سایہ کے نیچے ہے۔ بھررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ؛ اے اللہ ، کنا ب کو نازل کرنے والے ، اور با دل کو چلانے والے ، اور فوجوں کو شکست دینے والے ، ان کو شکست دینے دو ایک ، ان کو شکست دینے والے ، ان کو شکست دینے والے ، ان کو شکست دینے دو ایک ، ان کو شکست دینے دور کی کو شکست دینے دور کیا ۔

اس حدیث کو امام بخاری ، امام مسلم اور امام ابو داؤدنے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ تینوں کے یہاں وہ کتاب الجہاد میں ہے۔ گروہ اس کوجس "باب " کے تحت لائے ہیں وہ نہایت بامعنی ہے۔ تینوں نے اس کو اس باب کے تحت نقل کیا ہے کہ " دشمن سے مڈ بھیڑی تمنا نہ کرو " تینوں کے یہاں ترجمہ باب کے الفاظ یہ ہیں :

بخارى: باب لا تتمنوا لقاء العدو

مسلم: باب كراهية تسنى لقاء العداو

ابوداوُد: بابكراهية تمنى لقاء العدو

گویا تینوں محدثین کے نز دیک اس حدیث کااصل مدعاشمشیر زنی نہیں ہے۔ بلکہ اسس کے برعکس اس کا اصل مدعایہ ہے کہ اہلِ ایمان اپنی حد تک ہمیشہ امن کو پسند کریں ، وہ کسی حال میں خو دسے جنگ کا آغاز نہ کریں ۔

حدیث میں جس علی کو جنت میں داخلہ کا ذریعہ بتایا گیا ہے وہ اسلامی دفاع ہے رنہ اسلامی مون یہ ہے کہ جارجیت ۔ اس کا مطلب میزنیں کہ اسلام کے نام پر توگوں سے لڑا جائے ، اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ جب اسلام برکوئی حملہ ہو تو اس کی طرف سے پورا مقابلہ کیا جائے ۔ مومن کوخو دسے لڑائی نہیں جمیرٹ نا ہے ، مگر حب اسلام کے خلاف جارجیت کی جائے تو اس وقت اس کا فرض ہوجا تا ہے کہ وہ اسلام کے دفاع میں پوری بہا دری کے ساتھ حملہ آور سے لڑے ۔

روح اسلام

#### اذان إسپرط

اس مدیث میں اذان دینے سے مراد صرف اس کی نفطی بکار نہیں ہے، بکد وہ بیکار ہے جس میں اذان کے الفاظ معن بطور الفاظ مذیب کارسے جائیں بکد وہ ایک ربانی حفیقت کے اعلان کے طور پر کیکارسے گئے ہول ۔

اذان کے الفاظ محض الفاظ مہیں ہیں۔ اس کا ہر فقرہ ایک اسپرط کو بتارہ ہے۔ اس کو ایک اسپرط کو بتارہ ہے۔ اس کو ایک اسپرط ہوں ہوں ہوں ہوں ایک لئے ، وہ باعتبار کیک نفظ میں ماذان اسپرط ہر کہا جا سکتا ہے۔ حس سبتی میں اذان ریکاری جائے ، وہ باعتبار حقیقت ، اس بات کا اعلان ہے کہ \_\_\_\_ ہم وہ لوگ ہیں جو اذان کو ماننے والے ہیں، ہم اذان اسپرط والی سبتی بن اذان اسپرط والی سبتی بن جائے ، وہ یقینًا دنیا اور آخرت کے عذاب سے محفوظ ہوجائے گی۔

مثلاً اذان میں سب سے زیادہ جو کلمہ دہ رایاجا تاہے وہ التہ اکبر دالتہ طراہے کا کلمہ ہے۔ اس کلمہ کی اسپرط یہ ہے کہ اس کلمہ کی اسپرط یہ ہے کہ التہ رطاہے ؛ انسان جھوٹا ہے ۔ اس کلمہ کی اسپرط کو ابنالیں ، حتی کہ وہ اعلان کرکے دوسروں کو بتا دیں کہ ہم اذان اسپرط کے حامل لوگ ہیں ۔ وہ تھینی طور پر اس عذاب سے بھی معفوظ ہوجا نہیں مجھے جو انسانوں کی طوف سے آتا ہے اور اس عذاب سے بھی جو فرستوں کے ذریعہ انسان کے اوبر طحالا جا تاہے ۔

جولوگ اللہ کو بڑا مان کر جیوٹے بن گیے ہوں وہ ایسے لوگ ہوں گے جوظلم اور سکتی اور عنا د اور بدخواہی اور جن تلفی سے خالی ہوں گے۔ جن لوگوں سے اندریہ خصوصیات بیدا ہوجائیں وہ لوگوں کے درمیان مجوب بن جائیں گے۔ اس کے بعد کون ہوگا جو انھیں سننائے۔

# گناه کیا ہے

گناہ (sin) کیا ہے۔ اس کے بارے میں لوگوں کے درمیان مختلف تصورات پائے جاتے ہیں مثلاً ایک نظریہ وہ ہے جو فطرت (nature) پینی ہے۔ ان لوگوں کا کہنا ہے کہ انسان کی فطرت ہی میں گناہ کے اسباب موجود ہیں۔ اس لئے انسان مجبور ہے کہ ہو گناہ کرے، بیرائے ان لوگوں کی ہے جن کو جبر بیکہا جاتا ہے۔ دوسرانظریہ وہ ہے جو تربیت (nurture) پینی ہے۔ اس نظریہ کے ماننے والوں کا کہنا ہے کہ بیدائش طور پر نسان سا دہ ورق کی مانند ہوتا ہے۔ گر دوپیش کی دنیایا ساجی حالات مردیا مورت کی گوگناہ کی طرف لے جاتے ہیں۔ گویا گناہ میڈارخارجی ساج ہے نہ کنے دانسان۔

گناہ کا تیسر اتصور وہ ہے جوخصوصی طور سچی چرچ تعیل رکھتا ہے۔ اس کے مطابق پہلے انسان آدم نے جنت میں ایک گناہ کیا جس کو مسیحیت میں معصیت اصلی (original sin) کہا جاتا ہے۔ اس کو مسیحیت میں معصیت اصلی (in کے اس گناہ کے سبب ساری نسل انسانی گناہ گار ہوگئی۔ اب اس کے لئے پاک ہونے کی کوئی صورت نہ تھی۔ چنانچہ خدانے اپنے بیٹے کو دنیا میں بھیجا تا کہ وہ مصلوب ہوکر لوگوں کے گناہوں کا کفارہ بن جائے۔

گناہ کے بارے میں اسلام کا تصور ان سب سے تلف ہے۔ اسلام کے مطابق انسان موجودہ دنیا میں امتحان ( شٹ ) کے لئے پیدا کیا گیا ہے ( الملک ۲ ) امتحان کی اسی مصلحت کی بنا پر انسان کو قول وقمل کی آزادی دی گئی ہے۔ انسان کو پورااختیار ہے کہ وہ جس طرح جا ہے زندگی گزارے اور جس طرح جا ہے زندگی نہ گزارے۔ اس اختیار کوقر آن میں الا مانة کہا گیا ہے ( الاحزاب ۲۲ )

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ اللہ نے انسان کوآ زادی دینے کے ساتھ یہ بتادیا ہے کہ فکراور قول اور ممل کا کون ساطریقہ اس کے لئے درست نہیں اور ممل کا کون ساطریقہ اس کے لئے درست نہیں (اشمس ۸)

قرآن کےمطابق ،انسان کواس دنیامیں بیاختیارتو حاصل ہے کہوہ اپنی آزادی کوجس طرح

چاہے استعال کرے مگر اس کو بیا ختیار حاصل نہیں کہ وہ آزادی کے استعال کے نتائج کو اپنے او پر اثر انداز نہ ہونے دے۔ مثلاً انسان بیا ختیار رکھتا ہے کہ وہ آگ کے انگارہ کو اپنے ہاتھ میں لے یانہ لے۔ لیکن آگ کے انگارے کو اپنے ہاتھ میں لینے کے بعد اس کو بیا ختیار نہیں کہ وہ اس فعل کے انجام سے اپنین آگ کے انگارے کو اپنے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کا تصور گناہ کیا ہے۔ اسلام کے نزدیک گناہ بیہ کہ آدمی اپنی آزادی کو غلط استعال کرے۔ حدیث کے الفاظ میں ، وہ خدا کی ممنوعہ چراگاہ میں داخل ہوجائے۔

گناه کی پہچان کیا ہے۔ اس کی ایک خارجی پہچان ہے اور ایک داخلی پہچان۔ خارجی پہچان سے مراد خدا کی کتاب (قرآن) میں واضح طور پر یہ بتا دیا گیا ہے کہ وہ کون سی حیزیں ہیں جو خدا کے نزدیک گناہ ہیں اور جن سے آدمی کو پچنا چا ہئے۔ گناہ کی داخلی پہچان انسان کاضمیر (conscience) ہے۔ قرآن کے مطابق ، انسان کے اندر پیدائش طور پر نیکی اور بدی کی تمیزر کھدی گئی ہے۔ (اشتہ ۱۳ کے مطابق ، انسان کے اندر پیدائش طور پر نیکی اور بدی کی تمیزر کھدی گئی ہے۔ (اشتہ ۱۳ کے علیہ الناس (صحیح مسلم ، کتاب البر) یعنی گناہ وہ ہے جو تمہارے دل میں کھنے اور تم کو یہ نا گوار ہو کہ لوگ اس کو حان لیں۔

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ انسان سی فطرت پر پیدا کیا گیا ہے (الروم ۳۰) یہی بات حدیث میں بھی بتائی گئ ہے (کل مولود یولدعلی الفطرة) اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کے نزدیک گناہ کرنا انسان کا مقد رنہیں بلکہ وہ اس کے لئے choice کا ایک معاملہ ہے۔ انسان کو شیطانی طاقتیں بہکاتی بیں۔ اس طرح ساجی اسباب اس کو غلط راستہ کی طرف لے جاتے ہیں۔ اب اگر کوئی شخص ان اسباب سے متاثر ہوکر گناہ کر بود وہ امتحان میں ناکام ہوگیا۔ اس سلسلہ میں اسلام کی دوسری تعلیم ہے ہے کہ گناہ کی تلافی ممکن ہے۔ اگر آدمی گناہ کے بعد تو بہ کر بے اور آئندہ وہ اس سے باز رہے تو وہ اللہ کے نزدیک قابل معافی تھہرے گا۔

### التركا بنده

صحيمسكم، كتابُ البِرِ والصلة والادب ميں بابُ فَصَلِ الصَعَفَا، وانخاملين (كمزوراوركم نام أوميول كاباب ، كے تحت حسب ذيل روابت نقل ك كئ سع :

خال: رُبَّ اشعث داغبر، مددوع عليه والم ن فرايا- بهت سے پريشان بال، گرداكود، دروازوں سے دھکیلے ہوئے لوگ ہیں ،اگروہ اللہ کے اورتسم کھالیں توالٹران کی سم کو بورا کرے گا۔

بالابولبِ لواقسمَ عَلَى اللهِ لَاَسَتُهُ

بہاں یہ سوال ہے کہ ایک شخص الٹر کامقبول بنرہ موستے موٹے انسانوں کے ز دیک نامقبول كيول بن جأتا ہے ۔اس كى وجريہ ہے كه ايساشخص عوام سے مصالحت منہيں كرتا ۔ وہ عوامى ذوق کی باتین نہیں کرتا۔ وہ عام النابوں کی بینداورنالیاندکومعیار بناکر دنیا میں نہیں رہتا۔ وہ الشرى طرف د بجماسيد مذكه عوام كى طرف م

ابسے انسان کا انجبام سمیند سی ہوتاہے۔ وہ عوامی مجالس سے دور رہتاہے، اس لیے وه عوام کے درمیان اجنبی بن جا تاہے۔ وہ بے آمیز حق کی بات کر تاہیے ، اس لیے وہ ان لوگوں سے یہاں مقام نہیں یا تا جو ملاون حق کو اخت یار سجیے ہوئے ہوں۔ وہ بھیر کی خوام شول کاساتھ نہیں دینا ،اس بیے بھیر بھی اسس کو ابینے اسٹیج پر سنمایاں کرنے پر راضی نہیں ہوتی۔ابساآ دمی ابینے رب سے بڑا ہوا ہوتاہے ، مگر عین اسی وقت وہ عوامی بھیڑسے کے جا تاہے۔

سب سے بڑی سے بانی اپنی غیر مقبولیت پر رامنی ہونا ہے ، اور ذرکورہ آدمی میں متربانی دیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ کے بہال اس کا درحب اننا بلند ہوجاتا ہے کہ اللہ کے اعماد براگر وہ قسم کھائے اوربه کهد دسے کہ الله صرور ایسا کرے گاتو اللہ کو غیرست آتی ہے کہ وہ اپینے اس بندہ کی اس فسم کو لورا رنر کرسے <u>۔</u>

جوادی اللہ کی خاطراس طرح او گول کے درمیان غیرمفبول ہوجائے، وہ اللہ کامفبول بندہ بن جاتا ہے۔ اللہ کو اس سے عِزت آتی ہے کہ وہ ایسے بندہ کی دعاکو بورا نہ کرے۔

# نفسياتي قلعه

قال رسول الله على عليه وسلم: المُسْرُكُم بذكر الله كت يل وَمَنشَلُ ذلك كَمَسَلِ دَحَبُ لِ لَمَلَبَهُ السَعَدُ وَسِرَاعًا حَتَى اَنَى حِصْنًا حَصِيدنًا فَا حَرَزَ بَفَسُهُ فِنْهِ وَحَدُلكَ الشَعِدُ لا ينجُوا مِنَ الشيطان إلا مب ذِحُ لِلله .

دالسستوصيذى

رسول الله صلّالله عليه وسلم نے فرما یا۔ بیب تم کو زیادہ سے زیادہ اللہ کا ذکر کرنے کی تلقبن کرتا ہوں اور اس کی مثال اللی ہے جیسے ایک آدمی کا اس کے دشمن نے نیزی سے بچھا کیا۔ یہاں تک کہ وہ مشاگ کرایک مصنبوط قلعے ہیں داخل ہوگیا۔ اس طرح اس نے قلعہ بند ہوکر اہیمے آپ کو بچالیا۔ یہی معاملہ بندہ کا ہے۔ وہ صرف اللہ کی یا دہی کے ذریوٹ بیطان سے بچ سکتا ہے۔

یہ حدیث بتانی ہے کہ انسان کو سب سے زیا دہ گمراہ کرنے والا اس کا دشمن سنیطان ہے۔ اس سب سے بڑے شمن سے بچنے کی تدبیر صرف بیے ہے کہ آدمی ہمیشہ اللہ کا ذکر کرتا رہے۔

ذکر سے مراد کچیم مقرر کلمات کا ورد نہیں ہے۔ اس قسم کی سانی ورز شن کا مذکورہ ذکر سے کوئی تعلق نہیں۔ معروف قسم کا ورد یا محرار الفاظ کسی بھی درجہ میں آدمی کوٹ سے طان کے بہ کا وے سے بہانے والے نہیں اور نہ وہ کسی کے لئے سٹیطان حملوں کے مقابلہ میں حفاظت کا قلعہ بن سکتا ہے۔ ذکر سے مراد دراصل یا دہے۔ بینی اللہ کے تصور کا آدمی کے ذہن پر است غلبہ ہوجبانا کہ وہی اس کی سنقل سوچ بن جلئے۔ آدمی کو مروقت فدا کے کمالات اور اس کی عظمتوں کا احساس ہوتا رہے۔ دنیا کے ہمنظریں اسس کو فدا کی جھلک دکھائی دیے۔ کا نیات کی مرا واز میں اسس کو فدا کی جھلک دکھائی دیے۔ کا نیات کی مرا واز میں اسس کو فدا کا نغیہ سے ایسے لیے رابی سبتی لین دہے۔

ارمی جب اس طرح فداکو یا دکرنے گاتا ہے تو اس کا ذہن حندانی حقیقتوں کے بارہ بیں جاگ الحقاہے۔ اس کے اندر ایک قسم کا ذہن دوک الحقاہے۔ اس کے اندر ایک قسم کا ذہن دوک یا تھا ہے۔ اس کے اندر ایک قسم کا ذہن دوک یا نفسیا تی تسلم بن جا تا ہے جوادمی اس کے اندر وہ شیطان سے محفوظ ہوکہ رہ سکے ۔ جوادمی اس طرح اللہ کی یا د بیں جینے گئے اس پروت ابو پانا سٹیطان کے لیے ممکن نہیں ۔

#### اطاعت

غزوة مونة مجرت كے آٹھویں سال بیش آیا۔ محد بن جرمرالطبری ( ۳۱۰ سے ۲۲ھ ) نے این کتاب تاریخ الرسب ل والملوک میں عزوہ مونة کے ذیل میں لکھا ہے ؛

حضرت ابوقیاً دہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ حدثنا ابوقتادة فارس رسول الله صلى الله مسلی الله علیہ وسلم نے مونہ کے لئے کشکر بھیجا۔ آپ عليه وسلم قال بعث رسول الله جليش الاهل نے کہا کو بدین حارث تمہارے سروا رہیں فقال: عليكم زيد بن حارثتة فان اصيب و ه شهبد بهوجاتین نوجعفر بن ابی طالب سردار فجعف بن الى طالب، فإن اصيب جعف ر مول کے ۔ اور اگر حبفر شہید موجائیں توعیرالٹرن فعبدالله بن رواحة - فوثب جعف فقال يارسول اللهماكنت اذهب ان تستعل روا دسردار ہوں گے۔ بیٹسن کر عفر جبرے زويداً على \_ قال اصفي ، فانك لا تدري كراع الماء اوركهاكدا كارسول اليساب نت كربين نهين جائون گاجس ميں آب نے زيد ا تى دالك خير ـ فانطلقوا ـ کومیرے اور پرسردار بنایا ہو۔ آب نے مزایا کہ

زیادہ ہنہرہے۔ پھرلوگ روانہ ہوئے مون کی دوسرے انسالؤں کی طرح ایک انسان ہوتا ہوئے مون فرسنے نہیں ہوتا۔ مومن کی دوسرے انسالؤں کی طرح ایک انسان ہوتا ہے۔ اس کے با وجود دونوں میں بہت بڑا فرق ہے۔ وہ فرق برہے کہ غیرمون کے دل میں کو فی غلط خسب ل یا انحراف کی بات آجائے تواس کے بعدوہ رکنا نہیں جانآ۔ وہ اپنے ای خیال پرحلی پول ناہے ، خواہ اس کی غلطی اس پرکتی ہی زیا دہ واضح کی جائے۔ وہ دلیں کی ہیروی نہیں کرتا ، بلکہ اپی خواہش کی ہیروی کرتا ہے۔

جافر ، کیول کنم نہیں جانے کہ اس یں سے کیا

اس کے برعکس سے مون کا حال ہے ہوتا ہے کہ حب اس کواس کی نظمی پر ٹوکا جائے اور اس کے انخواف پر اس کے انخواف ہے اور اس کے انخواف برا سے منتبہ کیا جائے تو وہ فزراً رک جاتا ہے۔ وہ اپنے جیال کواپنا عمل نہیں بناتا۔ وہ ابنی رائے پر اصرار نہیں کرتا۔ وہ ہروت اپن اصلاح کے لئے تیار رہا ہے، خواہ اصلاح کی خاطر اس کواپن خواہ ش کے خلاف چلنا پڑے۔

<u>مومن حق کا پاہت دہوتا ہے اور غیرمومن صرف اپنے نفس کا پاہب د۔</u> 141

### اجنبی دین

عن ابى هديرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابى هديرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بدأ الاسسلام عربياً وسيعود كما بدأ فطوبى العندرياء (رواه سلم)

حضرت ابوم ریزهٔ کہتے بین کررسول اللہ صلی اللہ علیہ کم فرمایا - اسلام اجنبی حالت میں نشروع ہوا، اور وہ بھر ویسا ہی ہوجائے گا جیسا کہ شروع ہوا تھا۔ توایسے اجنبیوں کو مبارکی ہو -حصنہ ترع و بن عون کمشر من کر رسد لی اللہ صلی اللہ

رعن عسروبن عوف قال قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم و إنّ السدين بدأ عربيًا وسيعود كما بدأ فطو في الغسرياء وهسم السنين يُصلِحون ما افسك النامل من بعدى من مستنتى ( رواه الرّفى )

حصزت عروبن عوف کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علیہ وہ اجنبی تھا، علیہ وہ نے فرمایا۔ دین شروع ہواتو وہ اجنبی تھا، اور وہ بھر ویسا ہی ہوجا کے گا جیسا کہ شروع ہیں تھا۔ تو اجنبیوں کو مبارکی ہو۔ یہی لوگ ہیں جو اس بگاڑ کی اصلاح کریں گے جو میرے بعد میری سنت ہیں لوگ کریں گے جو میرے بعد میری سنت ہیں لوگ کریں گے ۔

آدی جب کوئی جیز کھا تا ہے تو اس کو اس کے مزہ کا احساس ہوتا ہے ۔۔۔۔ نمکین ، میٹھا کھٹا، کھٹان کے دوران جب کوئی جیز ان ذائقہ خانوں کو جیوتی ہے تو نازک تاروں کے ذربیان کی جر دماغ تک بہتے ہے۔ اس طرح آدی جان بیتا ہے کہ وہ جوچیز کھا رہاہے اس کا ذائقہ کیا ہے۔ زبان کے یہ ذائقہ خانے اگر اپن فطری حالت میں موں تواہیے آدمی کو چیزوں کا صبح ذائقہ (True taste) ملے کا اوراگر کوئی شخص اپنے ذائقہ خانوں کو ان کی اصلی حالت میں مفوظ نہ رکھ سکے تو اس کو غلط ذائقہ (False taste) ملے گھے گا۔۔

بگاڑ کے زمانہ میں ایسا ہوتا ہے کہ خداور سول والا دین گم ہوجاتا ہے اور دین کی دوسری دوسسری شکلیں رائح ہوجاتی ہیں۔ شلا قومی دین ، برکت والا دین ، رسم ورواج والا دین ، آبائی فخر والا دین ، لوگ دین کی اخیں خودساختہ شکلول سے مانوس ہوتے ہیں ۔ جنانچہ وہ خداور سول والے دین کو اجنبی سم ہوکے دین کو ایک دین کو ایک دین کو ایک دین کو ایک کر اس کو مانے سے ایکار کر دیتے ہیں ۔

# ايك صربيف

عن ابی هریرة رض الله عندان رسول الله صلی الله علیه وسلوقال: ان الله یرضی کم ان تعبد وه ولاتش کوا به شیاوان تعتصموا بجبل الله جمیعا ولا تفیق قواوان تناصحوامن ولاه الله الله الله میکم و بسخط کم تلا تا قیل وقال وک ثرة السؤ الواضاعة المکال رخی اله مسلم)

حفرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ فیلے اللہ علیہ و کم نے فرایا ۔ اللہ تم سے بین باتوں پر رافنی ہوتا ہے ۔ وہ اس پر راضی ہوتا ہے کہ تم اس کی عباد کرو اور اس کے ساتھ کسی چیز کونٹر کی بذکروا در سب طرکراللہ کی رسی کو کیوے رہوا در شفر نی نہ ہو۔ اور یک داللہ جسٹے نس کو کہ خواہی کرو۔ اور اللہ جسٹے میں باتوں پر ناراص ہوتا ہے۔ کرو۔ اور اللہ تم سے بین باتوں پر ناراص ہوتا ہے۔ قبل و قال سے ۔ سوال کی کٹرت سے اور مال کو ضائع کے ہے۔

التُدى عبادت سے مرادیہ ہے کہ التُد تام توجہات کا مرکز بن جائے۔ التُرک بغیراَ دی کواپی زندگی سونی سب کوم ہونے لگے۔ اس کے مقابلہ بی شرک بیہ کہ التُرک سراکی اور چبر کواڈی اپی ولی ہی اور توجہ کا مرکز بنا ہے۔ شرک وجھوٹ کا درالتُد کا عبادت گذار بنیا آدمی کو بنیس اور ہے ابنا تاہے۔ جن لوگو اس کے اندریہ صوصیات ہیدا ہوجائیں وہ تھیت بنی طور برآپس میں جرط جائیں گے۔ وہ ایک، دو سرے سے کہ من کر منہیں رہ سکتے۔ اس طری جو تحفی سلمانوں کے اجتماعی سعالمات کا ذمہ دار ہواس کے بارہ بیس ملمانوں کار ور فیے خواہ جیسیا ہونا پائے نہ کہ حریق جیسیا مسلم کی ایک اور روایت کے مطابق دین ہرا کے لئے فیسے ت افرانوں کے لئے بھی (ولا ٹھ مذہ المسلمین) عام لوگ حب مکرانوں کے اندر برائی دیکھتے ہیں تواس کے خلاف ہوگا ہے کہ اس کے خلاف میں اور اس کو نخت سے بے دخل کرنے کی مملی کے ساتھ مکران کی اصلاح کی کوئٹ ش کرے۔

برترین جانور ہیں۔ خدائمبی ایلے ہوگوں پرای دحمت کا سایہ نہیں کرے گا۔

# مومن کی تطہیر

منداحمد کی ایک روایت یں ہے کہ رسول الٹوسلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کوئی تھی بیماری یا تکلیف جوسلم کو پنیتی ہے وہ اس کے گنا وہ ہموجاتی ہے المان مرض و وجع بیماری یا تکلیف جوسلم کو پنیتی ہے وہ اس کے گنا و کا کفارہ ہموجاتی ہے المان الذکان کفنارہ لنہ ہے )

اس طرح کی روایتیں مختلف الفاظیں صدیت کی کتابوں بی آئی ہیں۔ ان حدیثیوں مے علوم موتا ہے کہ جہانی یا ذہن تکلیف عام انسان کے لئے توصرت تکلیف ہے۔ مگر صاحب انمان کے لئے وہ گن ہوں کو دور کرنے کا باعث بن جاتی ہے۔

اس کامطلب به نهیں ہے کہ جو آدمی ایمان و اسسلام کے دائرہ میں د افعل ہوجائے،
اس کے لئے خود بخود الیب ہوتارہے گا کہ جب بھی کوئی تکلیف بڑی تو اپنے آپ ہی اس کی
سوتا ہیاں اور اس کے گئ وصلتے چلے جائیں گے۔ اس کا تعلق تکلیف کے بعد ظاہر ہونے
والی نف یاتی کیفیت سے ہے نہ کہسی پر اسرار قسب کے خود کار نظام سے ۔

یه دراصل مومن ا درغیرومن کی نفسیات کے فرق کا معاملہ ہے عیرمومن کو کوئی تلیف بیش آتی ہے تو اس کو وہ کسی کا ظلم مجوکہ شکایت اور احتجاج کرتا ہے۔ وہ فریا دو مآم بی شغول ہوجا تا ہے۔ اس طرح تکلیف ایک غیرمومن کومنفی ردعمل کے سوانچھ اور نہیں دیتی۔

اس کے برعکس تکلیف کا معاملہ جب ایک ایسے انسان کے ساتھ بیش آتا ہے جس کو وہ ایمان کی معرفت مل جی ہو، اسلام نے جس کے ذہنی سے اپنے کو بدل ٹوالا ہوتو وہ تکلیف کا استقبال خدائی آز بالٹس کے طور پر کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ ریہ ہوتا ہے کہ کلیف اس کے اندرخو داحتسابی پیدا کرتی ہے۔ وہ تواضع اور اعتراف میں ٹروب جاتا ہے۔ یہ نسیاتی حالت اس کو خدا کی طرف متوجہ کر دیتی ہے۔ وہ زیا دہ سے زیا دہ دعا کرنے انگا ہے۔ وہ اپنے انگا ہے۔ وہ اپنے انگا ہے۔ وہ اپنے دھا ہوں اور اپنی کوتا میوں سے معافی مانگے دگا ہے۔

اس طرح تکلیف مومن کے لئے پاک کاسبب بن جاتی ہے۔ بالفاظ دیگر، تکلیف میں غیرمومن کے لئے منفی نتیجہ ہے اورمومن کے لئے نتبت نتیجہ ۔

### جاننے کی تراپ

ایک مدین ہے کہ پغیراس الم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اختسا سفاء العت السوال۔
یعنی جاہل آ دمی کے جہل کا علاج سوال کرنا ہے۔ نا واقف اُ دمی اگر سوال نہ کرے تو اس کی نا واقف بن بن جاہل آ دمی کی بیسیکن اگر اس کے اندر سوال کرنے کا مزاج ہوا ور وہ دوسروں سے سوال کرے توکوئی جاننے والا اس کوبتا دے گا، اور اس طرح اس کی بے نبری ختم ہوجائے گئے۔

اسی مفہوم بیں عربی کا ایک مفولہ ہے کہ: لا احری فصف العلم ہوتو وہ ہمیشہ لا علی بیں بہ جانت کہ بیں نہیں جانتا ، بہ جی اُ دھا علم ہے ۔ ایک بے خراد می اگر اپنی بے خبری سے لاعلم ہوتو وہ ہمیشہ لاعلی بیں پڑا رہے گا۔ نیکن جب وہ اس ذاتی دریا فت تک بہنچ جائے کہ میں فلاں بات کونہیں جانتا نو وہ اس کی کھوج میں لگ جائے گا۔ وہ اپنے لا اوری کو اُ دری بنانا جاہے گا۔ اس کا بہ خدبہ اس کوعلم نک بہنچا دے گا۔ اس کا بے آگی کا احساس اس کو آگا ہی تک بہنچا نے کا زینہ بن جائے گا۔

قدیم زمانہ میں انسان فطرت کے مظاہر کو خدائی مظاہر سمجھٹا تھا۔ وہ ان کو خدائی کا درجہ دیا ہو گئے تھا۔ اس لیے ان کو دیجھ کر اسس کے اندرجوجیب نرب گئی تھی وہ پرستش کی ابر ل (spirit of worship) کھی۔ جب ان مظاہر کو خدائی کے مقام سے ہٹایا گیا تو اس کے بعدانیان کے اندر ان کے بارہ میں تحقیق وجبچوکی اسیر ملے حال انہی۔ اس کے اندر ان کے بارہ میں تحقیق وجبچوکی اسیر ملے

تیم بی تمام حفائق فطرت دریافت ہوئے۔

<u>یهی مزاج تمام علمی نرنیوں کی بنیا دیہے۔</u>

### غلط فنجمى

قرآن میں ایک موقع پر پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے بارہ میں بتایا گیا ہے کہ تم اپنے دل میں وہ بات چھپائے ہوئے سے جس کو اللہ ظاہر کرنے والاتھا (الاحزاب ۳۷) سبب نزول یا وقتی انطباق کے اعتبار سے اس آیت کا تعلق زینب اور زید کے معاملہ سے ہے۔ گر توسیعی انطباق کے اعتبار سے قرآن کی یہ آیت ایک اصول حیات کو بتاتی ہے۔ وہ یہ کہ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ایک بات آدمی کے دل میں ہوتی ہے گر وہ اس کو این زبان سے ظاہر کرنا پہند نہیں کرتا۔

پینمبراسلام کی زندگی میں اس اصول کی ایک مثال ہے ہے کہ خلافت کے لئے آپ اپ بعد حضرت ابو بکرصدیق کوسب سے زیادہ اہل سمجھتے تھے۔ مگر آپ نے بھی اپی زبان سے اس کا صراحة اظہار نہیں فر مایا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ آپ کو یقین تھا کہ آپ کے بعد آپ کے اصحاب خود ہی اس مطلوب فیصلہ تک پہنچ جائیں گے۔ حضرت ابو بکرصدیق کی موجودگی میں وہ کسی اور کو اپناا میریا خلیفہ نہیں بنائیں گے۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا۔ پینمبراسلام کی وفات کے بعد جب امارت کا سوال پیدا ہوا تو صحابہ نے تقریباً انفاق رائے سے حضرت ابو بکرصدیق کو اپنا خلیفہ چن لیا۔

گرتاری نبتاتی ہے کہ اس نظیر کے باوجود خلیفہ اول نے اس معاملہ میں اجتہا دے کام لیا۔ اپنے بعد خلیفہ دُوم کے معاملہ کو انھوں نے عمومی انتخاب کے اوپرنہیں چھوڑا۔ بلکہ صراحت کے ساتھ حضرت عمر فاروق کواس منصب کے لئے نامز دفر مایا۔

اس کا سبب بیتھا کہ لوگوں کو حضرت عمر فاروق کے بارے میں ایک سخت قتم کی غلط نہی تھی۔ حضرت عمر فاروق کے اخلاص اور قربانی کے معتر ف حضرت عمر فاروق کے اخلاص اور قربانی کے معتر ف شخے۔ مگر ان کو بیا ندیشہ تھا کہ ایک ایسا آ دمی خلافت کے نازک منصب کے لئے موزوں نہیں جس کے اندر شدت اور تنقید کا مزاج پایا جائے۔ حضرت عمر فاروق کے بارے میں لوگوں کی اسی غلط نہی کی بنا پر خلیفہ کول کو بیانہ دیشہ تھا کہ اگر انہوں نے خود سے عمر فاروق کو نامز دنہیں کیا تو آپ کے بعد مسلمان شاید ان کو اپنا امیر بنانے برا تفاق نہ کر سکیں گے اور اس طرح عین وہی شخص مسلمانوں کا امیر بننے سے رہ

جائے گاجوا پنی خصوصی اہلیت کی بناپر مسلمانوں کی پوری جماعت میں امیریا خلیفہ بننے کاسب سے زیادہ اہل ہے۔

مگریہ غلط نہی سراسر بے بنیادتھی۔ اصل حقیقت برتکس طور پریہ ہے کہ حضرت عمر فاروق ان انتہائی نادر انسانوں میں سے تھے جن کو تاریخ ساز انسان کہا جاتا ہے۔ مگر اس غیر معمولی صفت کے باوجود بظاہر میمکن نظر نہیں آتا تھا کہ خلیفہ دوم کے منصب کے لئے لوگ ان کے نام پر متفق ہوجا ئیں گے۔ یہی اندیشہ تھا جس کی بنا پر خلیفہ کول کواس معاملہ میں پیشگی نظیر کے باوجود اجتہا دکر نا پڑا۔ چنا نچہ انھوں نے ذاتی مداخلت کرتے ہوئے عمر فاروق کوایئے بعد خلافت کے لئے نامز دکر دیا۔

حضرت عمر فاروق کے بارہ میں لوگوں کی بیرائے تمام تر غلط نہی پر ہبی تھی۔حضرت عمر فاروق بے صداصول پسندانسان تھے۔وہ حق کے معاملہ میں مصالحت کوگوار نہیں کرتے تھے۔اس چیز نے ان کے مزاج میں شدت بیدا کردی تھی۔وہ جب بھی کس کوکوئی غلط بات کہتے ہوئے یا غلط کام کرتے ہوئے و کیمنے تو وہ اس پر سخت سنیہ و تنقید کرتے ۔وہ جس چیز کوحق سمجھتے اس کے اعلان میں وہ بھی کسی کی رعایت نہیں کرتے تھے۔اس بنا پرلوگ ان سے دور رہنے گئے ۔حتیٰ کہ رسول اللہ نے فر مایا خدا عمر پر رخم کرے،ان کا کوئی دوست نہیں۔

گر حضرت عمر کے بارے میں لوگوں کا بیاحیاس تمام تر غلط نہی پر مبنی تھا۔ حضرت عمر فاروق کی شدت صرف ناحق کے خلاف ہوتی تھی نہ کہ کسی انسان کے خلاف وہ عین اس وقت بھی انسان کے خلاف نفرت سے خالی ہوتے جب کہ وہ اس کی تنبیبہ کررہے ہوتے تھے۔ ان کے دل میں عین اس وقت بھی انسان کے لئے خیر خواہی کا جذبہ ہوتا تھا جب کہ بظاہر وہ اس کے خلاف غصہ کرتے ہوئے دکھائی دیتے تھے۔ ان کی ہر تخق میں ایک نرمی چھیی ہوتی تھی ۔ ان کی ہر تنقید کے پیچھے محبت کا جذبہ کا رفر ما ہوتا تھا۔

عام لوگ اس نازک فرق کونہ مجھ سکے۔اس لئے انہیں حضرت عمر فاروق کے بارے میں سخت غلط فہمی پیدا ہوگئ۔تا ہم جولوگ زیادہ باشعور تھے وہ اس راز کو سمجھتے تھے۔ چنانچہ جب لوگوں نے حضرت عثمان سے حضرت عمر فاروق کی شکایت کی تو حضرت عثمان نے ان کے بارے میں کہا کہ ان کا

اندران کے باہر سے بہتر ہے۔ اسی طرح حضرت ابو بکرنے لوگوں کی شکایات کا جواب دیتے ہوئے کہا کہ عمر پر جب خلافت کی ذمہ داری آئے گی تو وہ اپنے آپ نرم ہوجا ئیں گے۔ (السکامل فسی التادیخ لابن الاثیر جلد ۲ صفحہ ۲۵۹)

اس واقعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ غلط نہی کتنی خطرناک چیز ہے۔ غلط نہی کی بنا پر آدمی ایک شخص کے بارے میں بالکل الٹی رائے قائم کر لیتا ہے۔ حالانکہ وہ شخص اس غلط رائے سے بالکل پاک ہوتا ہے۔ اس قسم کی منفی رائے غلط نہی میں مبتلا ہونے والے کے اپنے د ماغ میں ہوتی ہے۔ باہر کی دنیا میں سرے سے اس کا کوئی وجو زنہیں ہوتا۔ یہ غلط نہی بلاشبہہ ایک شکین قسم کا اخلاقی جرم ہے۔ ہرآ دمی پرلازم ہے کہ اس جرم سے اپنے آپ کو بچائے۔

ا۔غلطہی سے بیخے کے لئے سب سے زیادہ ضروری تدبیریہ ہے کہ آدمی محض من کر کسی بات پر یقین نہ کر ہے۔ سنی ہوئی بات اکثر غلطہ وتی ہے۔ کسی معاملہ کی سیجے رپورٹ دینا بے حدمشکل کام ہے۔ ایسے لوگ ہمیشہ بہت کم ہوتے ہیں جو کسی واقعہ کو ٹھیک دیسا ہی بیان کریں جیسا کہ وہ ہے۔ اگرایک آدمی کے دل میں دوسرے آدمی کے خلاف غلطہی پیدا ہوا جائے تو فرض کے درجہ میں ضروری ہے کہ غلطہی میں مبتلا ہونے والا شخص اس آدمی سے ملے اورخودصا حب معاملہ سے تحقیق کرے۔ براہ راست تحقیق کے بارے میں بری رائے قائم کرنا سخت گناہ ہے۔

۲۔جوآ دمی غلط نبی میں مبتلا ہواس کے اوپر یے فرض ہے کہ اس نے جس طرح کسی کے بارہ میں ایک بری رائے قائم کی ہے اس طرح وضاحت کے بعدوہ اس بری رائے کواپنے و ماغ سے نکا لے اور اپنی غلطی کا کھلا اعتر اف کرتے ہوئے اپنے ذہن کی اصلاح کر لے۔جس آ دمی کے اندر غلطی کے اعتر اف کا مادہ نہ ہواس کے لئے یہ بھی جائز نہیں کہ وہ کسی کے بارے میں غلط رائے کو اپنے ذہن میں حکد دے۔

تجربہ بتا تا ہے کہ غلط فہمی اکثر حالات میں بے بنیاد ہوتی ہے۔ آ دمی یک طرفہ رپورٹ یا ناقص معلومات کی بنیاد پر ایک بری رائے قائم کر لیتا ہے۔ حالانکہ اگر کھلے ذہن کے ساتھ حقیق کی جائے تو معلوم ہوگا کہ وہال سرے سے ایسی کوئی چیز موجود ہی نتھی۔ آدی کو چاہئے کہ وہ یا تو اتنا باشعور بنے کہ وہ باتوں کو گہرائی کے ساتھ سمجھ لے، اس کا ذہن اپنے آپ ہی غلط نہی کو اپنے اندر جگہ دینے سے انکار کر دے۔ اور اگر کوئی آدمی اتنازیا دہ باشعور نہ ہوتو انسانیت کا دوسرا درجہ یہ ہے کہ وہ غلط نہی میں پڑنے سے پہلے براہِ راست طور پر اس کی مکمل تحقیق کرے۔ وہ اس وقت تک ہر گزئسی بات کو نہ مانے جب تک وہ تحقیق کی تمام شرطوں کے ساتھ اس کا جائزہ نہ لے چکا ہو۔

تیسری قتم کےلوگ وہ ہیں جو ہربری بات کو سنتے ہی اسے مان لیں۔ایسےلوگ بلاشبہہ اسلام سے دور ہیں۔خواہ بطورخودوہ اینے آپ کواسلام کےاعلیٰ معیار پر سمجھتے ہوں۔

س۔ غلطہ بھی دراصل ناقص معلومات کی بنیاد پر کامل رائے قائم کرنے کا دوسرانام ہے۔ اکثر اوقات ایساہوتا ہے کہ ایک آ دمی کسی کے بارے میں ایک جزئی بات سنتا ہے اور اس سے وہ اس آ دمی کسی کلی تصویر بنالیتا ہے۔ بھی کسی کا قول اس کے سیاق سے الگ ہو کر سامنے آتا ہے اور پورے سیاق کی روشنی میں دیکھے بغیر ایک ایسی رائے قائم کرلی جاتی ہے جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ بھی کسی توقی میں دیکھے بغیر ایک ایسی رائے قائم کرلی جاتی ہوئی ہارے میں ایک نظر یہ بنالیا جاتا ہے۔ بھی کسی سی ہوئی بات کو ٹھیک ویسا ہی مان لیا جاتا ہے حالانکہ مختلف راویوں سے گزر کروہ بات آخر کا رایک ایسی شکل اختیار کرلیتی ہے جس کا اصل واقعہ سے کوئی تعلق نہیں ۔ بھی ایسا ہوتا ہے کہ آدمی کے علم میں ایک بات اختیار کرلیتی ہے جس کا اصل واقعہ سے کوئی تعلق نہیں ۔ بھی ایسا ہوتا ہے کہ آدمی کے علم میں ایک بات آئی ہے اور وہ خود ساختہ تعبیر اصل حقیقت کے بالکل خلاف ہوتی ہے۔

اس میں کی مختلف صور تیں ہیں جوغلط نہی کا سبب بنتی ہیں۔غلط نہی کا یہ معاملہ اتنازیادہ وسیع ہے کہ انتہائی صالح افراد بھی اس کی زدیے مستثنی نہیں۔اکثر ایسا ہوا ہے کہ لوگوں نے کسی کےخلاف انتہائی بھیا تک تشم کی رائے قائم کرلی۔حالا نکہ اس کے بیچھے بے بنیا دغلط نہی کے سوااور کچھ نہ تھا۔

ایسی حالت میں غلط نہی کے گناہ سے بچنے کی واحد صورت یہ ہے کہ آ دمی کسی کے خلاف رائے قائم کرنے میں خت مختاط ہو۔ وہ مکمل شخقیت کے بغیر بھی ایسی کوئی رائے قائم نہ کرے۔ آ دمی کو چاہئے کہ وہ یا تو سرے سے کسی کے بارے میں کوئی رائے ہی قائم نہ کرے اور اگر رائے قائم کرنا ضروری ہوتو اس

کی تحقیق کاحق اداکر ہے۔ رائے قائم نہ کرنے پر کسی کی کوئی پکڑ نہیں۔ گررائے قائم کرتے ہی آ دمی خدا کی پکڑ کی زومیں آ جاتا ہے۔ رائے قائم نہ کرنے والا معذور قرار دیا جاسکتا ہے۔ گرمخالفانہ رائے قائم کرتے ہی اس کاعذر ختم ہوجاتا ہے۔ اب اس کا معاملہ یہ ہوجاتا ہے کہ یا تو وہ دوسرے کے بارے میں اپنی مخالفانہ رائے کو دلیل سے ثابت کرے ، یا خوداسی چیز کا مجرم بے جس کا الزام وہ بے بنیا دطور پر دوسرے کودینا جا ہتا تھا۔

مل علاقت برا گمان کوئی سادہ بات نہیں۔ یہ بے صدفہ مداری کی بات ہے۔ اگر آپ کسی کے خلاف برا گمان کرلیں تو آپ این کواس خطرہ میں مبتلا کررہے ہیں کہ اگر فریق ٹانی برانہ ہوتو خدا کی نظر میں آپ خوداسی برائی کے ذمہ دار قرار یا ئیں ، جس کا ذمہ دار آپ دوسرے کو سمجھے ہوئے تھے۔ میں آپ دوسرے کو سمجھے ہوئے تھے۔ ایک روایت کے مطابق رسول الله علیہ وسلم نے فرمایا:

لا یَرمی رجلٌ رجلٌ بالفِسق ولا یَرمیه بالکُفر اِلّا ارتَدَّتُ علیه إِنْ لَم یکن صاحبُه کذالك (منداحم ۱۸۱۵) یعن جب کوئی شخص کی کاوپر فسق کاالزام لگائے یاس کے اوپر فسق کاالزام نگائے اس کاالزام خوداس کی طرف لوٹ آئے گا اگر دوسر ایخش ویسانہ ہو۔

بنیاد غلط فہمی بھی بلاشہہ ایک الزام کی حیثیت رکھتی ہے۔ وہ کسی کے بارے میں ایک ایسی غلط فہمی میں مبتلا ہونا ہے جو باعتبار واقعہ درست نہیں۔ ایسی حالت میں غلط فہمی یا بدگمانی سے بچنا خودا پنے فائدے کے لئے ضروری ہوجا تا ہے۔ وہ آ دمی کا خودا پنامسئلہ بن جا تا ہے۔ کیوں کہ فریق ثانی میں اگر وہ برائی نہ ہوتو خود بدگمانی کرنے والا اس کا مجرم قراریائے گا۔

یہ حدیث رسول بے حدیثین ہے۔ اس کا تقاضہ ہے کہ آ دمی غلط نہی یا بدگمانی کے معاملہ میں آ خری حد تک شجیدہ ہوجائے ۔غلط نہی اگر سادہ نوعیت کی ہومثلاً آپ کسی کے بارے میں بیرائے قائم کریں کہ وہ جلد غصہ میں آ جاتا ہے تواس میں اس کے لئے کوئی بڑا خطرہ نہیں ۔لیکن اگر کسی کے بارے میں غلط نہی کی بنا پر ایسی سنگین رائے قائم کرلی جائے جو اخلاقی یا شرعی جرم کی حیثیت رکھتی ہوتو ایسی صورت میں معاملہ بے حد سنگین ہوجائے گا۔ ایسی سنگین غلط نہی گویا دودھاری تکوار ہے، وہ اگر فریق ثانی کونہ کا نے تو خود آپ کی ہلاکت کا سبب بن جائے گی۔

#### رپ بنانا

دورِزوال کے یہودیوں اور عیسائیوں کا ذکر کرتے ہوئے قرآن میں ارشاد ہوا ہے: انھوں نے اللہ کے یہودیوں اور عیسائیوں کا ذکر کرتے ہوئے قرآن میں ارشاد ہوا ہے: انھوں نے اللہ کے سوا اللہ کے سوا کو کی معبود نہیں۔ وہ پاک ہے اس سے جووہ شریک کرتے ہیں۔ (التوبہ اس)

احمد اورتر فدی نے بیروایت کیا ہے کہ عدی بن حاتم الطائی جو جاہلیت کے زمانہ میں نفرانی موسے کے نظم میں نفرانی موسے کے تھے، وہ مدینہ آئے اور اسلام قبول کرلیا۔ پھر انھوں نے فدکورہ آیت کی نسبت سے رسول اللہ سے کہا کہ انھوں نے اپنے علاء اور مشاکخ کی عبادت تو نہیں کی تھی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ ہاں۔ ان کے علاء نے حلال کو حرام کیا اور حرام کو حلال کیا تو انھوں نے اس کی پیروی کی۔ یہی ان کی اسے علاء ومشاکخ کی عبادت ہے۔ تفسیر ابن کشیر الجزء الثانی صفحہ ۴۸ سے۔

ان آیات میں اتھے۔ افر دب کا مطلب اکابر پرتی ہے۔ اس کااس سیاسی نظریہ سے کوئی تعلق نہیں کہ جولوگ زمین پر حاکم بن کراپنا قانون چلارہے ہوں ان سے لڑکر انہیں ختم کرواور زمین پر خدائی قانون کا نفاذ کرو۔ اس آیت کے اندر حال میں موجود ایک صورت کا ذکر ہے نہ کہ ستقبل کی نسبت سے سیاسی مشن کا تعین ۔

اس آیت میں دراصل یہ بتایا گیا ہے کئی امت کی حالت اس کے دورِ زوال میں کیا ہوتی ہے۔ ایسے زمانہ میں امت کا زندہ تعلق خدا اور رسول کے ساتھ باقی نہیں رہتا۔ اس کی توجہات کا مرکز اس کے اکابر اور مشائخ بن جاتے ہیں۔ اکابر کے اقوال اور ملفوظات اس کے لئے اس کے دین کا ماخذ ہوتے ہیں۔ وہ اپنے مفروضہ بڑوں کی براسرار کہانیوں میں جینے لگتے ہیں۔ ان کے نزدیک حق صرف وہ ہوتا ہے جو انہیں اپنے بعد کے علماء ومشائخ سے ملا ہو۔ خدا کی کتاب ان کے لئے جن کا ذریعہ بن جاتی ہے، وہ ان کے لئے حق وباطل میں تمیز کی کسوئی نہیں ہوتی۔

### مدح،تنقيد

اعادیث میں کثرت سے یہ تلقین کی گئ ہے کہ تم کسی کی مدح نہ کرو۔ مثلاً رسول اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ: اذا رأیت مال مداحین فاحشوا فی وجو ھھم التراب (صحیح مسلم، کتاب الزہر) یعنی جب تم مدح کرنے والوں کو دیکھوتو اُن کے منہ پرمٹی ڈال دو۔ ای طرح ایک روایت میں آیا ہے: سمع النبی صلی اللہ علیہ و سلم یٹنی علی رجل و یطریه فی مدحه، فقال: میں آیا ہے: سمع النبی صلی اللہ علیہ و سلم یٹنی علی رجل و یطریه فی مدحه، فقال: اُھلکتم او قطعتم ظهر الرجل (صحیح بخاری، کتاب الشہادات) یعنی رسول الله علیہ وسلم نے سُنا کہ ایک شخص دوسرے مخص کی تعریف کر مہا ہے اور اُس کی تعریف میں وہ مبالغہ کر رہا ہے۔ آپ نے سُنا کہ ایک شخص کو ہلاک کر دیایا یہ فر مایا کہ تم نے اُس کی کم توڑوی۔

اس طرح خلیفہ ٹانی عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بارہ میں ایک روایت میں آیا ہے کہ اُنہوں نے کہا: المدح الذبح (الأدب المفرد، باب ما جاء فی التمادح) یعنی مرح کرنا آدمی کو ذرج کرنا آدمی کو فرت عمر نے ایک خص کودوسر یے خص کی تعریف ذرج کرنا ہے کہ حضرت عمر نے ایک شخص کودوسر کے خص کی تعریف کرتے ہوئے سُنا تو اُنہوں نے کہا: عقرت الموجل، عقرك الله (الأدب المفرد، باب ماجاء فی التمادح) یعنی تم نے اُس شخص کوذرج کردیا، اللہ تمہارے ساتھ بھی ایسا ہی کرے۔

حدیث اور آثار کی کتابوں میں اس طرح کی بہت ہی روایتی آئی ہیں۔ اُن سے معلوم ہوتا ہے کہ مدح کا طریقہ دینی مزاح کے خلاف ہے۔ بعض اوقات اعتراف واقعہ یا اور کسی مصلحت سے کسی کی تعریف کی جاسکتی ہے۔ مگر عمومی طور پر اسلام میں اُس چیز کوسخت نا پہند کیا گیا ہے جس کو مدح خوانی یا قصیدہ گوئی کہا جاتا ہے۔ اس قتم کی تعریف مادح کے لیے مصلحت پرستی ہے اور ممدوح کے لیے اُس کو نخب کی غذا دینا ہے۔ اس لیے یفعل مادح اور ممدوح دونوں کے لیے ہلاکت خیز ہے۔

تا ہم یہ بات قابل غور ہے کہ احادیث میں تعریف کی مُدمت تو کی گئی ہے مگر تنقید کی مُدمت نہیں کی گئی ۔ غالباً کوئی بھی صحیح حدیث ایسی نہیں جس میں تنقید کے فعل کو اُس طرح مطلق طور پر مذموم

قرار دیا گیا ہوجس طرح مدح کو ندموم قرار دیا گیا ہے۔ بلکہ اس کے برعکس تقید کی حوصلہ افزائی کی گئی ہے۔ مثلاً بہت سی حدیثوں میں لسان کے ذریعہ نہی عن المنکر کا تھم آیا ہے اوراُس کوایمان کی لازمی علامت بتایا گیا ہے۔ اس طرح حدیث میں بتایا گیا ہے کہ سلطان کے سامنے کلمہ متن کہنا ایک افضل جہاد ہے، وغیرہ۔

ظاہرہے کہ اس قسم کا کام تقید ہی کی زبان میں ہوگا، نہ کہ تعریف کی زبان میں۔ جب بھی ایک شخص کسی برائی کود کیھے،خواہ برائی کرنے والا کوئی عام آ دمی ہویا خاص آ دمی،اور پھروہ اُس کےخلاف سانی جہاد کی ہے۔ نقد یا تقید در اصل لسانی جہاد کا ہی دوسرانام ہے۔

ابسوال یہ ہے کہ شریعت میں مدح اور تنقید کے درمیان بیفرق کیوں کیا گیا ہے۔اس فرق کا سبب یہ ہے کہ مدح ایک اخلاقی برائی ہے جب کہ تنقیدا یک اعلیٰ درجہ کی علمی اور اخلاقی خوبی ہے۔کسی معاشرہ میں مدح کارواج پورے معاشرہ کو منافقت کا معاشرہ بنادیتا ہے۔اس کے مقابلہ میں جس ساج میں تنقیداور اختلاف کو سننے کا مزاج ہووہ معاشرہ ذہنی اور فکری ترقی کی طرف رواں ووال رہتا ہے۔

تقیدایک سلسل احتساب کاعمل ہے۔ تقید زندہ معاشرہ کی علامت ہے۔ کسی معاشرہ میں تقید کا عمل نہ ہونایا تقید کو بُر آسمجھنا صرف اُس وقت ہوتا ہے جب کہ معاشرہ زوال کا شکار ہو گیا ہو۔ وہ زندگی کی حرارت کھو بیٹھا ہو۔ کھلے ذہن کے ساتھ سوچنے کی صلاحیت اُس کے اندر باقی نہ رہی ہو۔ تقید کی حدارت کھو بیٹھا ہو۔ کھلے ذہن کے ساتھ سوچنے کی صلاحیت اُس کے اندر باقی نہ رہی ہو۔ تقید کی حیثیت ایک علمی اور فکری چیلنج برسم کی ترقی کی واحد ضانت ہے۔ جس معاشرہ میں چیلنج نہ ہووہ معاشرہ بھی ترقی نہیں کرسکتا۔ اسی طرح جومعاشرہ تقید سے محروم ہوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے ہمووہ معاشرہ بوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے بھی محروم ہوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے بھی محروم ہوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے بھی محروم ہوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے بھی محروم ہوجائے وہ علمی اور فکری ترقی سے بھی محروم ہوجائے گا۔

اس معاملہ کی تفصیل میں نے اپنی کتاب دین انسانیت کے باب'' حریت فکر'' میں بیان کی ہے اور اسلام کے دور اول کی مثالوں سے اُس کو واضح کیا ہے۔ تاہم تنقید اور تنقیص میں بہت زیادہ فرق ہے۔ یہاں تک کہ یہ کہنا درست ہوگا کہ تقید کممل طور پر جائز ہے اور تنقیص مکمل طور پر ناجائز۔ تنقید بلاشبہہ ایک مطلوب چیز ہے اور تنقیص بلاشبہہ ایک غیر مطلوب چیز۔

تنقید در اصل علمی اختلاف کا دوسرا نام ہے۔ حقائق و واقعات کی روشی میں خالص موضوی انداز میں کسی معاملہ کا تجزیہ کرنا وہ چیز ہے جس کو تنقید کہا جاتا ہے۔ تنقید خواہ بظاہر کسی شخص کے افکار و آراء کے حوالہ سے ہو، مگرا پنی حقیقت کے اعتبار سے وہ معاملہ کی اصولی وضاحت ہوتی ہے۔ اُس میں غلط اور حجے کے درمیان تقابل ہوتا ہے، نہ کہ ایک شخص اور دوسر نے خص کے درمیان۔

اس کے برعکس تنقیص ایک شخصی عیب جوئی ہے۔ تنقیص کرنے والے کے سامنے اصلاً کسی امرِحق کی وضاحت نہیں ہوتی بلکہ ایک شخصی عیب جوئی ہے۔ تنقیم ہوتی ہے جس کوائس نے کسی وجہ سے اپنا مخالف سمجھ لیا ہے۔ تنقیص صرف ایک غیرا خلاقی فعل ہے، وہ کسی درجہ میں بھی کوئی علمی واقعہ نہیں۔ تنقید کا عمل اگر علمی اصول کی بنیاد پر ہوتا ہے تو تنقیص کاعمل کسی شخص کے خلاف ذاتی سبّ وشتم کی بنیاد پر۔

## زوال کیاہے

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ یہود ونصار کی کو جوآ سانی تعلیم دی گئی تھی اس کا بڑا حصہ انہوں نے بھلا دیا (ونسوا حظاً مسما ذکروا به .....، فنسوا حظاً مسما ذکروا به .....، الممائدہ سالہ ۱۱ اس بھلانے کا مطلب نہیں ہے کہ یہود ونصار کی نے کوئی کانفرنس کر کے اس میں با قاعدہ یہ طے کیا ہو کہ آج ہے ہم فلاں چند با تیں یا در رکھیں گے اور بقیہ باتوں کو بھلا دیں گے۔ ایسا کبھی نہیں ہوتا۔ اس تم کا بھولنا ہمیشہ تاریخی اور نفیاتی اسباب کے تحت ہوتا ہے۔ تاریخی طور پر دھیرے دھیرے یہ صورت حال پیدا ہوتی ہے کہ بچھ چیزیں لوگوں کے زندہ حافظے میں باتی رہتی ہیں اور دوسری جیزیں ان کے زندہ حافظے میں باتی رہتی ہیں اور دوسری جیزیں ان کے زندہ حافظے میں یا تی رہتی ہیں اور دوسری جیزیں ان کے زندہ حافظے میں یا در ہتی ہے اور پچھ چیزوں کی اہمیت انہیں یا در ہتی ہے اور پچھ چیزوں کی اہمیت انہیں یا در ہتی ہے اور پچھ چیزوں کی اہمیت سے وہ بخر ہوجاتے ہیں۔

حدیث میں پیش گوئی گی گئی گئی کہ یہود ونصاری نے بگاڑ پیدا ہونے کے بعد جو پچھ کیا وہی سب معلوم مسلمان بھی بعد کے زیانے میں کریں گے (لتتبعن سنن من کان قبلکم) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ امت محمدی پر بھی ایسا وقت آ سکتا ہے۔ ایسا ہوسکتا ہے کہ لوگ دین کے ایک حصہ سے واقف ہول اور انہیں وین کے دوسر سے جھے کی خبر نہ رہے۔ دین کے بعض حصول کی ان کے یہال دھوم ہواور دوسر سے نے دوسر سے نے اس طرح چھوڑ رکھا ہوجسے کہ وہ جانتے ہی نہیں کہ یہ بھی اس دین کا حصہ ہے جس کو اللہ نغالی نے بینمبر عربی کے ذریعہ ان کے یاس بھیجا تھا۔

نسی قوم پر جب بھی یہ حالت آتی ہے تو وہ مزاج میں بگاڑ کی بنا پر آتی ہے۔سب سے پہلے قوموں کا مزاج بگڑتا ہے پھراس کے نتیجہ کے طور پران کا اخلاق وکر دار بھی بدلتا چلاجا تا ہے۔

مثلاً مختلف اسباب کے تحت ظوام رکوروح کا بدل سمجھ لینا۔ اب ایسا ہوتا ہے کہ دین کی اصل روح کو جاننے اور اپنانے کی فکرنہیں ہوتی بلکہ اس کے خارجی مظاہر ہی کوسب کچھ سمجھ لیا جاتا ہے۔ یہ زوال کی علامت ہے اور بیز وال ہرامت کے ساتھ بہر حال پیش آتا ہے۔

# حقيقي ابميت

پینمبراسلام کے طریقہ کا ایک پہلویہ تھا کہ آپ کی نظر ہمیشہ حقائق پر ہوتی تھی ،نہ کہ ظواہر پر۔ ظواہر میں اگر بے خبری کی بنا پر کوئی فرق ہوجائے تو اس کو آپ نا قابل لحاظ ہجھتے تھے۔البتہ حقیقی اہمیت والی باتوں کے بارے میں آپ کارویہ ہمیشہ بہت سخت ہوتا تھا۔

ابوداؤد کی روایت میں مزیدان الفاظ کا اضافہ ہے: کرلوکوئی حرج نہیں۔حرج تواس شخص کے لیے ہے جو ایک مسلمان کو بے عزت کرے۔اییا ہی شخص ظالم ہے۔یہی وہ شخص ہے جس نے حرج کیا اور ہلاک ہوا۔

دین میں اصل اہمیت معانی کی ہے، نہ کہ ظواہر کی۔ ایک شخص ظاہری چیزوں کا زبردست اہتمام کرے گرمعنوی پہلو کے معاملہ میں وہ غافل ہوتو ایسا شخص اسلام کی نظر میں بے قیمت ہوجائے گا۔

اہتمام کرے گرمعنوی پہلو کے معاملہ میں وہ غافل ہوتو ایسا شخص اسلام کی نظر میں ہی یا فرق کو اللہ ہمیشہ آ دمی کی نیت کو دیکھتا ہے۔ نیت اگر اچھی ہے تو ظاہری چیزوں میں کی یا فرق کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ لیکن اگر آ دمی کی نیت اچھی نہ ہوتو اللہ کی نظر میں اُس کی کوئی قیمت نہیں ، خواہ اُس نے ظواہر کے معاملہ میں کتنا ہی زیادہ اہتمام کررکھا ہو۔ ظاہری خوش نمائی سے انسان فریب میں آسکتا ہے گر ظاہری خوش نمائی کی خدا کے نزدیک کوئی وقعت نہیں۔

ربانیات

### زندەقلب

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه انه قال: أُطلُب قَلْبَكَ في ثَلاثَة مَواطِنَ. عند سماع القرآن وفي مجالس الذِّكرِ و في اوقات الخلوة. فَان لَم تَجِدْهُ في هذه المَواطِنَ فَسَلِ الله أن يَمُنَّ عليك بقلبِ فإنَهُ لَا قَلْبَ لَكْ.

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہتم تین مواقع پراپنے دل کو تلاش کرو۔قر آن سننے کے دفت اور خدا کے ذکر کی مجلسوں میں اور تنہائی کے دفتوں میں۔اگران مواقع پرتم اپنے دل کونہ پاؤتو اللہ سے درخواست کروکہ وہ تم کوایک دل دے دے۔ کیوں کہتمہارے پاس دل موجو زمیس۔

دل آدی کے جسم میں کیفیت کا سرچشمہ ہے۔ عبداللہ بن مسعود ختی اللہ عنہ کا قول بتاتا ہے کہ ایک مومن سے مختلف احوال میں جو قبی کیفیات مطلوب ہیں، وہ کیا ہیں۔ مثلاً قرآن سننے کے وقت، خدا کی یا دکی مجلسوں میں اور اسی طرح تنہائی کے لمحات میں، یہ تین مواقع وہ ہیں جب کہ دینی اور ربانی کیفیات خصوصی طور پر آدمی کے اندر جاگئی ہیں۔ ان مواقع پر غافل آدمی بھی چونک پڑتا ہے۔ سویا ہوا آدمی بھی جاگ اٹھتا ہے۔ وہ فطرت کی گہرائیوں میں اثر کر سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ آدمی کا دل اگر زندہ ہوتو اس کا حال یہ ہوگا کہ جب اس کے سامنے قرآن پڑھا جائے گاتو اس سے اس کو ربانی غذا ملنے لئے گی۔ جب اس کو خدا کی یاد دلائی جائے گی تو اپنے خالق و مالک کے بارہ میں اس کے اندرونی احساسات جاگ اٹھیں گے۔ جب وہ تنہائی میں ہوگا تو اس کے اندراضساب خولیش کی کیفیت انجر آئے گی۔ وہ اسے آپو فحدا کی سامنے کھڑا ہوایائے گا۔

اگر کسی آدمی کا حال میہ ہوگا کہ بیخ صوصی مواقع بھی اس کی روح میں ہلچل پیدا نہ کریں تو بیاس بات کی علامت ہے کہ اس کے اندر کی بھی ویران ہوگئ ہے۔ اس کے اندر فطرت ربانی کے سوتے خشک ہوگئے ہیں۔ جو شخص اپنے آپ کواس حال میں پائے ، اس کو چاہئے کہ وہ اللہ سے اپنے لئے ایک زندہ قلب اور کیفیت سے بھری ہوئی روح کا طالب ہے۔ کیوں کہ اس کے بغیر انسان کی کوئی قیمت نہیں۔ اس کے بغیر کسی انسان پر سعاد توں کا دروازہ کھلنے والانہیں۔

### قربت خداوندي

ایک حدیث میں اللہ تعالیٰ کا بیار شانقل ہوا ہے کہ: مسر ضت فلم یعدنی ابن آدم (مند احر ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲٫ ۵٫ میں بیار ہوا مگرابن آدم نے میری عیادت نہیں کی ۔اس کی وضاحت خود حدیث میں اس طرح ہے کہ اگر ابن آدم فلاں مریض کے پاس جاتا تو وہ مجھ کو وہاں پاتا۔

اس کا مطلب ینہیں کہ خدااس مریض کے پاس اس طرح موجود تھا جس طرح کوئی انسان ایک مریض کے پاس موجود تھا جس طرح کوئی انسان ایک مریض کے پاس موجود ہوتا ہے۔اس کا مطلب سے ہے کہ انسان اگر سچے جذبہ کے ساتھ مریض کی عیادت کر بے تو اس عمل کے دوران وہ ملا قات رب کا تجربہ کرےگا۔ بیدالفاظ تجربہ کرب کے معنی میں بیں نہ کہ مشاہد دُرب کے معنی میں۔

ایک مومن کے علم میں یہ بات آئی کہ خدا کا فلاں بندہ بیار ہے۔ مومن کے دل میں اس کے ماتھ ہمدردی کے جذبات پیدا ہوئے۔ اس نے اس کے حق میں دعا کی۔ پھر دہ اس کی ہمدردی کے جذبہ کے ساتھ روانہ ہوا تا کہ اس سے مل کر اس کا حال دریا فت کرے اور اس کی عیادت کرے۔ یہاں تک کہ دہ مریض کے پاس پہنچا۔ اس نے تچی خیرخوا ہی کے جذبہ کے تحت اسے دیکھا: اس کے حق میں سے جذبہ کے تحت دعا میں کیس۔ اس کے دکھ کو اپناد کھ سمجھا اور دل سے اس کے اندریہ جذبہ انجرا کہ اللہ اس کو جلد سے جلد صحت مند کر دے۔

یہ پوراعمل جو کہ تمام تر خدائی جذبہ کے تحت تھا،اس کے دوران برابر خدا کا تصوراس کے ذہن پر چھایار ہا۔ مریض سے ربط کے دوارن وہ ہر لمحہ قربت خداوندی کا تجربہ کرتار ہا۔ یہاں تک کہ شدت احساس سے اس کی آنکھوں سے آنسونکل آئے۔

یمی مطلب ہے ان الفاظ کا کہ اگر انسان اپنے بھائی کی مخلصانہ عیادت کرے گا تو وہ وہاں خدا کو پائے گا۔ اس کے احساسات کی دنیا میں خدا اتر آئے گا۔ مریض کی عیادت اس کے لئے ملاقات رب کا تجربہ بن جائے گی۔

### حديث قدسي

صیح ابخاری (کتاب المرضی) میں ایک حدیث قدسی اس طرح آئی ہے: اذا ابت المسلم عبدی بسحبیبتیه فصبر عوَّضته منهما المجنة، یوید عینیه (فتخ الباری ۱۲۱/۱۰) یعنی الله عبدی بسحبیبتیه فصبر عوَّضته منهما المجنة، یوید عینیه (فتخ الباری ۱۲۱/۱۰) یعنی الله تعالی نے فرمایا کہ جب میں اپنے کسی بندہ کو اس کی دومجوب آئھوں سے آزماؤں اور وہ اس پرصبر کر بے قومیں ان دونوں کے بدلے اسے جنت دے دیتا ہوں۔

اس کا مطلب مینہیں ہے کہ آئکھ سے محرومی اور جنت کے حصول میں کوئی لازمی رشتہ ہے۔ آئکھ سے محرومی بند ات خود جنت میں داخلہ کا سبب نہیں بن جاتی ۔ اصل میہ ہے کہ اس محرومی پرسچا صبر کرنے والے کے اندروہ صفات بیدا ہوجاتی ہیں جواس کو جنت میں داخلہ کا مستحق بنادیں۔

ایک عالم کا واقعہ ہے۔ وہ دینی مطالعہ میں مشغول رہتے تھے اور کتابیں لکھ کر دین کی خدمت انجام دے رہے تھے۔ مگرادھیڑ عمر کو بہنچ کران کی آئکھیں جاتی رہیں۔ بیان کے لئے انتہائی سخت حادثہ تھا۔ مگرانھول نے اس پر کامل صبر کرلیا۔ اس صبر کا نتیجہ بیہ ہوا کہ ان کا ذہن مایوی اور جھنجھلا ہے کے رخ پر چلنے کے بجائے مثبت رخ پر سوچنے میں مشغول ہوگیا۔

آخر کار ان کی سمجھ میں ایک تدبیر آئی جس کے ذریعہ سے وہ اپنے آپ کو دوبارہ کار آمد بنا سکیس ۔ انھوں نے اپنی کوششوں کوتحریر کے بجائے تقریر کی طرف موڑ دیا۔ ان کے حافظہ میں معلومات کا وسیع ذخیرہ موجود تھا۔ بیہ معلومات اب نئے انداز سے تقریر کی صورت میں ظاہر ہونے لگیس۔ بہت جلد وہ ایک کامیاب مقرر کی حیثیت سے عوام وخواص میں مقبول ہوگئے۔

ان کی باچشم تحریروں میں اگر معلومات دین کی خصوصیت ہوتی تھی ، توان کی بے چشم تقریروں میں معلومات کے ساتھ پرسوز آواز کا اضافہ ہو گیا۔ اس طرح آنکھ کے حادثہ نے ان کے جنتی کر دار کو بڑھا کران کے استحقاق جنت میں مزید اضافہ کر دیا۔ خدا کی نظر میں وہ پہلے سے زیادہ رحمت خداوندی کے مستحق قرار پائے۔

## داخلی کیفیت

قال رسول الله ﷺ ان الله الاینظر الی صور کم و اموالکم لکن ینظر الی قلوبکم و اموالکم لکن ینظر الی قلوبکم و اعمالکم (مشکوة سر۲۲۲) رسول الله فرمایا که الله تمهاری صورتول کواور تمهارے مال کونیس و یکتاب بلکه وهتمهارے دلول کواور تمهارے اعمال کود یکتا ہے۔

عمل کے دو پہلو ہیں، خارجی اور داخلی۔اللہ کے یہاں کی عمل کی قیمت اس کی صورت خارجی کے اعتبار سے متعین ہوتی ہے۔ داخلی احساس کے اعتبار سے متعین ہوتی ہے۔ داخلی احساس اور اندرونی محرک کے اعتبار سے اگر آ دمی اللہ کی رضا کے لئے متحرک ہوا ہے تو اس کاعمل قابل انعام کھہر سے گا۔اوراگر آ دمی کے داخلی وجود اور اس کی اندرونی شخصیت میں اللہ کی رضا طلبی کے سواکوئی اور جذبہ بسا ہوا تھا تو ایسے آ دمی کاعمل رد کر دیا جائے گا۔وہ اللہ کے یہاں کسی انعام کا مستحق نہیں قرار پائے گا۔

ایک شخص دین سرگرمی دکھا تا ہے۔ اس کی دینی سرگرمی اگر خالص اللہ کے لئے ہوتو وہ آخرت کی میزان میں قابل قدر ہے، اور اگر اس کی سرگرمی کا محرک لوگوں کے درمیان عزت حاصل کرنا ہوتو ایسی دینی سرگرمی کی اللہ کے یہاں کوئی قیمت نہیں ۔ ایک شخص اللہ کے نام پر مال خرج کرتا ہے۔ اگر میکام اس نے رضائے الہی کی طلب میں کیا ہے تو وہ آخرت میں اس کا انعام پائے گا۔ کیکن اگر اس سے اس کا مقصد میر تفا کہ وہ لوگوں کے درمیان نمایاں ہوتو اس کا مالی انفاق آخرت میں اس کے پچھے کام کرنے والے جذبہ سے خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، اس کی قدرو قیمت کا تعین اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کے پیچھے کام کرنے والے جذبہ سے ہوتا ہے نہ کہ مخص اس اعتبار سے کہ وہ ظاہری طور پر لوگوں کو کیسا دکھائی دیتا ہے۔ جو شخص دنیا کے لئے کام کرے واس کا ممل آخرت کرے دنیا ہی میں اس نے میں اس خواہ کوئی میں اس کے بہترین اجر پائے گا۔ اور بلا شبہ سب سے اچھا کے دفتر میں محفوظ ہے۔ وہ اپنی آخرت کی زندگی میں اس کا بہترین اجر پائے گا۔ اور بلا شبہ سب سے اچھا اجر آخرت کا اجر ہے۔

# اسلام کی شناخت

اسلام کی سننا خت می نہیں ہے بلکر تبانی ہے۔ مسلم کی پہچان یہ نہیں ہے کہ اکس کا کلی الگ ہو مسلم کی جہچان یہ نہیں ہے کہ اکس کا کلی الگ ہو مسلم کی حقیقی بہچان برہے کہ اس کی شخصیت عام انسانوں سے مختلف ہو۔ دوراول کے عرب میں رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم کی پہچان یہ نہیں تھی کہ آپ کی زبان ، آپ کا لباس ، آپ کا رہن سہن دوسروں سے مختلف تھا۔ آپ کی بہچان یہ تھی کہ آپ الا بین ہیں۔ بہت سے خداو سے دیس بیں آپ ایک خدا کی عیادت کرنے والے ہیں۔

مدیث میں ہے کہ: خِسبارُکٹم الّبذین (۱۵ وُائوا ذکِسُ اللّهُ و این اج ، کتاب الزحد) بعبی تم میں بہتر وہ لوگ میں کہ جب انفیس و کیھا جاسئے توخدا یا دا کئے۔

اسُلامی شناخت کافیحے تصور یہی ہے۔ سپامومن وہ ہےجس کو دیکھنا اورجس سے ملنا اور میں کے دیکھنا اورجس سے ملنا اور می کے لیے ایک ربانی تجربہ بن جائے۔ جس کا کلام خدا کی عظمت کا اعلان بنا ہوا ہو۔ جس کے سلوک میں حنبی انسان کی خوشبوبسی ہوئی ہو۔جس کا بولنا اس کے سننے والوں کو چپ کر دیتا ہو۔ اورجس کی خاموشی میں لوگوں کو تقریر کی کیفیت محسوس ہونے گئے۔

مومن وہ انسان ہے جس کو خداکی معرفت حاصل ہوگئ ہو۔ جس کاسینہ خداکی یا دسے بھٹ پڑا ہو۔ جو دیکھنے سے پہلے خداکو دیکھنے لگا ہو۔ ایسا انسان اپنے پورے وجود کے ساتھ خداکی ایک نشانی بن جاتا ہے۔ اس کی پوری شخصیت ایک آسانی نور میں نہائی ہوئی ہوتی ہے۔ ایسا آدمی اپنے لباس سے نہیں بہچانا جاتا۔ وہ اپنی اس اندرونی شخصیت سے پہچانا جاتا ہے جو اتنی نمایاں ہوتی ہے کہ وہ اس کے لباس کو بھی ڈھک لیتی ہے۔

یہی ربانی شخصیت مومن کی اصل بہمپان ہے۔ اس کو دیکھنا کسی گروہی التیاز کو دیکھنا ہمیں ہوتا۔ اس کو دیکھنا ایک ایسی مستی کو دیکھنا بن جاتا ہے جو خداکی یا د دلا دسے ، جو دیکھنے والے کے اور خداکی حقیقت اللی کومنکشف کردیے ۔

اسلامی شناخت یہ ہے کہ آدمی کا طرز فکر دوسروں سے مختلف ہوجائے۔اس کے قول ہیں ایک نیا آ ہنگ پیدا ہوجائے۔اس کا اخلاق دوسروں سے الگ دکھائی دہینے گئے۔

## اسلامياصول

عن حذيفة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم: قال: لابنبغی لمسلم ان یذل نفسه مسلم من علی وسلم نے فرایا کسی سلمان کے لامناسب ہیں کہ قيل وكيف يبذل نفسه عال يتعرضهن السلاء لمالا يطيق.

اینے آی کو ذلیل کرے گا۔ فرمایاکہ وہ الیسی بلاکا سامنا كريه سيوه مقابله كي طاقت نه ركمتا هو -

وهايني آپ كو ديل كرم يوهيا كياكه كوئي شخص كيس

حفرت حذریفر روایت کوتے ہیں که رسول السلی الله

(مسندالامام احمد بن منبل ۵/۵ بم)

اس حدیثِ رسول سے اسسلامی زندگی کا ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے۔ وہ بیرکہ اجتماعی زندگی بیں جب کسی کی طرف سے کوئی بلایا کوئی نالب ندیدہ صور تحال پیش آئے تو اس وقت یہ درست نہیں ہے کہ دمی بعراک کر صاحب بلاسے مکرا جائے۔ بلکہ اس کوسوی سمحہ کریہ طے کرنا چاہیئے کہ دوم کن راستوں میں سے کونساراسنہ اس سے للے زیا دہ مناسب ہے۔

یبلی صورت پہسے کہ آ دی یو محسوس کرے کہ اس سے یاس اتنی کافی قوت ہے کہ وہ کامیاب طور پر مقابله کرے زیا دتی کرنے والوں کو مجبور کرستاہے کہ وہ اپنی زیا دتی سے باز آئیں ۔اگرالیا ہو توآدمى كوچا مئے كه وه جم كر تقابله كرسے تاكه فيا دختم موا وراصلاح كى حالت قائم موجائے۔

دوسری صورت یہ ہے کے مست سے عور وف کرے بعد آ دمی اس نتیجہ بر سنچے کہ دونول فلقول میں طاقت کا تناسب نا قابل عبور حد تک غیرنتنا سب ہے۔ حالات ایسے ہیں کہ اگر مقابلہ آرائی کا طلقہ اختیار کباگیا توبرعکس نتیجه نیکلے گا ور حیو انقصان زیادہ بڑانقصان بن جائے گا۔ اگرایسا ہو تولازم ہے كه آدمى صبرو اعراض كاطريقه اختيار كرك ورصاحب بلاس مالجه.

مزيديه كداع اف كامطلب بزدلى نبيس به بلكه وقف تيارى بعداس كامطلب يربع كدادى اپنے وقت اور اپنی طاقت کو مکرا کوسے بچا کر مزیر تیب اری بیں لگائے، وہ اپنے آپ کو زیا دہ ستحکم بنانے کی تد ہر کرے ۔ تاکہ آئندہ کوئی شخص اس کے خلاف زیا دتی کی ہمت نذکر ہے، اور اگر کوئی زیا دتی کی ا كارروالى كرے توآدمى كے ياس اسس كے توڑ كے لئے كافى طاقت موجود ہو۔

يرجى اسلام كے اصولول ميں سے ايك اہم اصول ہے۔

## صحت فكر

رولیات میں پیغیبر اسلام علیہ سے جودعائیں نقل کی گئی ہیں، ان میں ہے ایک دعاء یہ ہے:
اللّٰهِم ارنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وارنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه وار نا الاشیاء کما
هی (اے اللّٰہ، تو ہمیں حق کوحق کی صورت میں دکھااور ہمیں اس کی پیروی کی توفق دے اور ہمیں
باطل کوباطل کے روپ میں دکھااور ہمیں اس سے نیخے کی توفیق دے ۔ اور اے اللّٰہ، تو ہمیں چیزوں کو ویسائی دکھا جیسا کہ وہ ہیں)۔

موجودہ دنیامیں انگنت چیزیں ہیں، اور ہر چیز کے بے شار پہلو ہیں۔ اس طرح خود انسان بھی چیز ول کو کیے ایک ہی حالت کے تحت چیز ول کو چیز ول کو کیے ایک ہی حالت کے تحت چیز ول کو مختلف زاویہ سے اور مختلف رخ سے دیکھتا ہے۔ اس بنا پر ہر آدمی کے لئے اور ہر وقت یہ اندیشہ رہتا ہے کہ وہ کوئی خلاف واقعہ رائے قائم کرلے ، وہ ایک ایسی رائے قائم کرلے جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہ ہو۔

الیی حالت میں آدمی اگر کوئی درست رائے قائم کرناچاہتاہے تواس کے لئے اسے بہت زیادہ اہتمام کرنا پڑے گا۔ وہ سارے متعلق پہلوؤں کو سامنے رکھ کراپنی رائے بنائے۔ اس کے ساتھ وہ مسلسل خداسے صحت فکر کی دعا کر تارہے۔ کیوں کہ کوئی بھی شخص خدا کی مدد کے بغیر اس دنیا میں درست رائے تک نہیں پہنچ سکتا۔

اس دنیامیں چیزیں اس طرح ملی جلی ہیں کہ ہر وقت بید اندیشہ ہے کہ آدمی حق کو باطل کے روپ میں دکھے لیے۔ ایس حالت میں غیر معمولی کو شش کے بعد ہی ہی ممکن ہو سکتا ہے کہ آدمی حق کو حق کی صورت میں دیکھے، اور باطل اس کو صرف باطل کے روپ میں نظر آئے۔

یہ کسی آدمی کے لئے بہت بڑی نعت ہے کہ اس کو وہ نگاہ حاصل ہو جائے جو چیزوں کو وہیاہی دیکھنے لگے جیسا کہ باعتبار حقیقت وہ ہیں۔ آدمی کو چاہئے کہ وہ سب سے زیادہ اس کی کوشش کرے،وہ سب سے زیادہ اس کو خداسے مائے۔

### فراست مومن

قرآن میں تاریخ کے بعض واقعات کا ذکر کرنے کے بعدارشادہواہے: انّ فسی ذلک لآیات لیلمتوسمین (البحجو ۷۵) اس آیت میں متوسم کی تشریح متفرس سے کی گئے ہے۔ بعنی ان تاریخی واقعات میں نشانی ہے اہل فراست کے لئے (البجسامع لاحکام القرآن للقرطبی ۱۰ (۲۲))

اس سلسلہ میں ایک حدیث بھی آئی ہے جواس کی مزید وضاحت کرتی ہے۔ ایک روایت کے مطابق ،اس حدیث رسول کے الفاظ ہے ہیں:

احذروا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله مؤمن كى فراست سے بچوكيوں كه وہ الله وينظر بنور الله نورے ديھا ہے اور وہ الله كى توفق سے كلام آى القرآن للطبرى ١٢ / ٢٠٠٠)

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالی پر ایمان آ دمی کے اندر بیصلاحیت پیدا کرتا ہے کہ وہ چیزوں کو ربانی نظر سے دیکھے اور معاملات کے اوپر اس اعلیٰ اسلوب میں کلام کرنے لگے جو خدا کی خصوصی تو فیق سے کسی کو حاصل ہوتا ہے۔

مومن اور غیرمومن کا فرق ہے ہے کہ غیرمومن چیز درل کے ظاہر کو دیکھ کراپی رائے قائم کرتا ہے۔ جب کہ مومن چیز ول کے ظاہر سے گزرگراس کے باطن تک پہنچتا ہے۔ وہ اندرونی حقائق کے اعتبار سے اپنی رائے قائم کرتا ہے۔ یہی وہ خاص صفت ہے جس کی وجہ سے دونوں کی رابول میں ہے فرق بیدا ہوجا تا ہے کہ ایک کی رائے بے پناہ حد تک طاقت ور ہوتی ہے۔ اور دوسرے کی رائے بے وزن اور بے ارثر ہوکررہ جاتی ہے۔

مثلاً ایک شخص ہے جس کواللہ سے تعلق نہیں۔ وہ بس اپنی ذات میں جیتا ہے اور اپنی عقل سے رہنمائی لیتا ہے۔ ایسے خض کوایک آ دمی گالی دیتا ہے۔ وہ اس کے ساتھ زیادتی کرتا ہے۔ اب کیا ہوگا۔

اب بیہ ہوگا کہ اس شخص کی انا بھڑک اٹھے گی۔اس کی عقل اس کو بتائے گی کہ اس آ دمی کوسبق سکھانا ہے۔ اگر میں نے اس کوسبق نہیں سکھایا تو وہ مجھ کو ہز دل سمجھ لے گا اور آئندہ میر سے خلاف زیاد تیوں کے لئے وہ اور بھی جری ہو جائے گا۔ بیسوچ کروہ مذکورہ آ دمی سے لڑ جائے گا۔خواہ اس کے نتیجہ میں اس کو مزید تباہی کے سوا کچھا ور ملنے والانہ ہو۔

اس کے برعکس جس آ دمی کے خوف خدانے اس کو متواضع بنارکھا ہو۔ جس کو خدا کی بڑائی کی معرفت اس طرح حاصل ہو جائے کہ اس کہ اندر سے اپنی بڑائی کا احساس نکل جائے ۔ ایسے آ دمی کا حال بیہ ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس کے خلاف اشتعال انگیز بات کر بے تو اس کی تواضع کی نفسیات اس کو اس انجام سے بچائے گی کہ وہ اشتعال انگیزی پر بھڑک اٹھے۔ اس کا خوف خدا اس بات کا ضامن بن جائے گا کہ بھڑکا نے والی بات کے باوجود وہ معتدل بنار ہے۔

اشتعال انگیزی پر بھڑک اٹھنے والا آ دمی اگر اپنی عقل کو کھو بیٹھتا ہے تو اشتعال انگیزی پر نہ بھڑ کنے والے آ دمی کو بیٹھتا ہے تو اشتعال انگیزی پر نہ بھڑ کنے والے آ دمی کو بیٹھسو صیت حاصل ہوگی کہ اس کے جذبات پوری طرح اس کے قابو میں ہوں اور اس کی عقل معالمے کوٹھیک ٹھیک سمجھے اور درست طور پر اپنی جوابی کاروائی کامنصوبہ بنائے۔

مومن کی یہی صفت ہے جواس کوصاحب فراست بناتی ہے۔اس کے نتیجہ میں وہ بے پناہ حد تک نا قابل تسخیر ہوجا تا ہے۔

مومنان عمل ، دوسر کفظوں میں ، ایک صابران عمل ہے۔ اور غیر مومنان عمل اس کے مقابلے میں ایک عاجلان عمل اس کے مقابلہ میں ایک عاجلان عمل مصابران کا روائی منصوبہ بند کاروائی کا نام ہوتی ہے، اور صابران کاروائی کا روائی کا نام ۔ اور یہ ایک حقیقت ہے کہ عاجلانہ کا روائی ہمیشہ ناکام ہوتی ہے، اور صابرانہ کاروائی ہمیشہ کا میاب ۔ تاریخ کے تمام تجربات اس کی تقیدیت کرتے ہیں ۔ یہ ایک ایسامسلمہ ہے جس میں کوئی ہمیشہ کا میاب ۔ تاریخ کے تمام تجربات اس کی تقیدیت کرتے ہیں ۔ یہ ایک ایسامسلمہ ہے جس میں کوئی ہمیں استثنائ ہیں ۔

# کامیاب زندگی

پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک شخص آیا۔ اس نے کہا کہ اے اللہ کے رسول، مجھے کوئی ایس بات بتا ہے جس کے ساتھ میں جیوں، اور وہ لمبی نہ ہو کہ میں اسے بھول جاؤں۔ آپ نے فرمایا: لا تعفض برمؤ طاامام مالک، ۱۵۲) یعنی تم غصہ نہ کرو۔ یہ موجودہ دنیا میں کامیاب زندگی حاصل کرنے کاسب سے زیادہ یقینی اصول ہے۔ ایک فرد کے لئے بھی اور پوری قوم کے لیے بھی۔

غصہ کیا ہے۔غصہ در اصل تا پہندیدہ صورتِ حال کا منفی جواب (negative response) ہے۔ موجودہ دنیا میں مختلف اسباب سے ہر لمحہ کسی نہ کسی نا پہندیدہ صورت حال سے سابقہ پیش آتا ہے۔ بھی کوئی ایسی بات پیش آجاتی ہے جس سے آپ کی انا بھڑک اٹھتی ہے۔ بھی کسی کی ایک روش سے آپ کے اندر انتقام کا جذبہ پیدا ہوجاتا ہے۔ بھی مفاد کا نگراؤ آپ کے اندر خالفانہ جذبات کو جگا دیتا ہے۔ بھی ایسا ہوتا ہے کہ کسی سے آپ کی امیدیں پوری نہیں ہوتیں اور آپ کے اندر اس کے خلاف نفرت کے جذبات بھڑک اٹھتے ہیں۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ نفرت کے جذبات بھڑک اٹھتے ہیں۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ یہی سب وہ چیزیں ایسان کی سوچنے کی صلاحیت کو چھین لیتا ہے۔ وہ آ دمی کواس قابل نہیں رکھتا کہ وہ حقیقت پیندانہ انداز میں اپنے عمل کا نقشہ بنائے ۔ وہ اس کی جائے تخ یب کے داستہ پر ڈال دیتا ہے۔ غصہ آ دمی دوسرے کے خلاف کرتا ہے، گرا پنی حقیقت کے بجائے تخ یب کے داستہ پر ڈال دیتا ہے۔ غصہ آ دمی دوسرے کے خلاف کرتا ہے، گرا پنی حقیقت کے اعتبار سے وہ بمیشہ آ دمی کے اپنے نقصان کا باعث بنتا ہے۔

موجودہ دنیا آزمائش کی دنیا ہے۔ یہاں ہرایک کے ساتھ ایسے واقعات پیش آتے ہیں جواس کوشتعل کردیں، جواس کے اندر منفی نفسیات کو جگا دیں۔ اس صورت حال کو بدلنا کسی کے لیے ممکن نہیں۔ ایسی حالت میں کامیاب زندگی کی تغییر کا طریقہ صرف یہ ہے کہ آ دمی صبر مخل کی روش اختیار کرے۔ وہ اشتعال کے باوجود شتعل نہ ہونے کا آرٹ سیکھ لے۔ وہ اُن حالات کے ساتھ ایڈ جسٹ کرے رہ سیکے جن کو بدلنے کی قدرت اُس کو حاصل نہیں۔

زندگی میں وہ صورت حال کیوں پیش آتی ہے جب کہ ایک آ دمی کو دوسرے آ دمی کو دوسرے آ آ دمی کے خلاف غصّہ آئے۔اس کا سبب بیہ ہے کہ موجودہ دنیا میں خدانے ہرایک کو آزادی دی ہے کیوں کہ موجودہ دنیا امتحان کی دنیا ہے،اور آزادی کے بغیرامتحان ممکن نہیں۔

اس کا مطلب ہے کہ جب غصہ کی صورت حال پیدا ہوتو آدمی کو بیسو چنا جائے کہ وہ اگر اپنے غصہ کو انتقام بنائے گا اور فریق ٹانی سے لڑنے کی کوشش کرے گا تو اس کا بیلڑنا کسی انسان سے لڑنا ہوگا۔ ایسی حالت میں غصہ کرنے والے کی نہیں ہوگا بلکہ خدا کے مقرر کئے ہوئے فطری نقشہ سے لڑنا ہوگا۔ ایسی حالت میں غصہ کرنے والے کی ناکا می بھین ہے۔ کیوں کہ بیا کہ واقعہ ہے کہ کوئی بھی شخص اتنا طاقتو رہیں کہ وہ خدا کے بنائے ہوئے فطری نقشہ سے لڑکر جیت سکے۔ جب ایک آدمی غصہ کو ہر داشت کر لے تو وہ اپنے آپ کو بہت بڑے خدائی انعام کا مستحق بناتا ہے کیوں کہ ایسے موقع پر غصہ کو ہر داشت کر لینا خدا کے فطری نظام کے اعتراف کے ہم معنی ہوتا ہے۔

# حكمت اسملام

## خطرہ کہاہے

ایک عربی پرچه میں ایک مضمون نظرے گزرا۔ اس کاعنوان تھا: الاقلیات المسلمة تو اجه خطر الذوبان۔ یعنی مسلم اقلیتوں کواس خطرہ کا سامنا ہے کہوہ اکثریتی فرقہ میں گل مل جائیں۔

حدیث میں آیا ہے کہ الاسلام یعلو ولا یعلیٰ (اسلام ہمیشہ غالب رہتا ہے وہ بھی مغلوب نہیں ہوتا) فتح الباری ۲۲۱/۳ یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب اسلام کو اللہ تعالیٰ نے غلبہ کی حیثیت عطافر مائی ہے تو اس کے لیے مغلوب ہونے یا جذب ہوجانے کا خطرہ کیوں محسوس کیا جارہا ہے۔

اس کی وجہ بالکل سادہ ہے اور وہ اسلام اور مسلمانوں میں فرق نہ کرنا ہے۔ کوئی مسلم گروہ اپنے زوال کی بنا پر مذکورہ قسم کے خطرہ میں مبتلا ہوسکتا ہے کین اسلام ، ایک ربانی نظریہ کی حیثیت سے اس سے ارفع واعلیٰ ہے کہ اس کوکسی بھی حال میں غیر اسلامی طاقتوں سے مغلوب ہونے یا ان میں جذب ہوجانے کا خطرہ لاحق ہو۔

حقیقت سے کہ جب بھی مسلمانوں کے لیے بیہ خطرہ پیدا ہو کہ وہ کسی غیر مسلم طاقت سے مغلوب ہوجائیں گے یااس میں جذب ہوجائیں گے تو پیشگی طور پر سے بھینا چاہئے کہ اس کی وجہ خود مسلمانوں کا اسلام میں کمزور ہونا ہے نہ کہ غیر مسلموں کا ان کے مقابلہ میں طاقتور ہوجانا۔

اس لیے جب بھی اس تم کا خطرہ پیدا ہوتو مصلحین کو چاہئے کہ وہ خود مسلم نسلوں کو دوبارہ اسلام پراٹھانے کی کوشش کریں۔ وہ ان کے کیس کوقو می کیس کے بجائے اسلام کا کیس بنا دیں۔ اس کے بجائے غیر مسلم طاقتوں کے خلاف قولی یاعملی ہنگامہ آرائی کرنا ایک غیر متعلق فعل ہے جس کا خدا کی اس دنیا میں کوئی فائدہ نکلنے والانہیں۔ مسلمانوں کا ہر مسئلہ داخلی کمزوری کا مسئلہ ہے۔ مسلمانوں کے ہر مسئلہ کو صرف داخلی استحکام کے ذریعہ کل کا جاسکتا ہے۔

### اصلاح میں تدریج

ایک روایت کے مطابق، حضرت عائشہ نے فرمایا کہ قرآن میں سب سے پہلے وہ آئیں اور صورتیں نازل ہوئیں جن میں جنت کا اور جہنم کا ذکر تھا۔ یہاں تک کہ جب لوگ اسلام کی طرف مائل ہوگئے تو اس کے بعد حلال وحرام کے احکام اتر ہے۔ اور اگر ایسا ہوتا کہ شروع ہی میں بی حکم اتر تا کہ تم لوگ شراب نہ پیوتو یقیناً لوگ کہ جم شراب بھی نہیں چھوڑیں گے۔ اسی طرح اگر شروع ہی میں بی حکم اتر تا کہ ذنانہ کروتو لوگ کہتے کہ ہم بھی ذنانہیں چھوڑیں گے (صحیح البخاری، کتاب فضائل القرآن، باب تالیف القرآن، بحو الله فتح الباری، ۸۸ (۲۵۵)

اس روایت سے ایک عظیم حکمت نبوی معلوم ہوتی ہے۔ یہ وہی مملی حکمت ہے جس کو تدریج (graduation) کہا جاتا ہے۔ انسان کی اصلاح ایک مشکل اور پیچیدہ کام ہے۔ انسان عام طور پر پچھ خیالات اور عادات سے مانوس ہوجاتے ہیں۔ وہ اسی کو درست سمجھنے لگتے ہیں۔ اس بنا پروہ کسی نئی چیز کو فوری طور پر قبول کرنے کے لیے تیانہیں ہوتے۔ ایسی حالت میں انسانوں کی اصلاح کا واحد طریقہ سے کہاس کام کو حکمت اور تدریج کے ساتھ کیا جائے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے عرب میں پہلے لوگوں کی سوچ کو بدلا۔ لوگوں کے اندر قبولیت کا مزاج پیدا کیا۔ یہاں تک کہ جب ان کے اندر اصلاح کو قبول کرنے کی استعداد پیدا ہوگئ تو اس کے بعد آپ نے شری احکام کا نفاذ فر مایا۔ اگر آپ فکری تطهیر اور مزاج سازی کے بغیر شریعت کے قوانین نافذ کرتے تو بیانسانی فطرت کے خلاف ہوتا، اور وہ انقلا بی نتیجہ برآ مدنہ ہوتا جوعرب کے ساج میں برآ مدہوا۔

# *خاموشی صروری ہے*

ایک روایت کے مطابق رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ جوشخص الٹریر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو تو اس کو جا ہیے کہ عملی بات بولے ورنہ چیپ رہے (من کان یومن باللہ والیوم الآخد فلیقل خیرا اولیصمت)

حقیقت یہ ہے کہ چپ رہنا بھی اتنا ہی اہم ہے جتنا کہ بولنا۔ بعض مواقع ایسے ہوتے ہیں ہماں بولنا انتہائی حزوری ہوتا ہے اس لیے اس شخص کو گونگا شیطان (ستیطان اخرس) کہا گیا ہے جو بولنے کے موقع پر رز بولے مگر اسی کے ساتھ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بعض مواقع ایسے ہوتے ہیں جب کہ چپ رہنا ہی زیا دہ صبح اور صروری ہے۔

خاموشی کے صروری ہونے کی ایک مثال عزوہ احدکا واقعہ ہے۔ رسول الترصلی الترعلیہ وسلم زخمی ہوگئے سے اور ایک غاریں لوگوں کی نکا ہوں سے پوشیدہ سے۔ یہاں تک کہ دشنوں نے اعلان کر دیا کہ محراقت کر دیا گئے۔ صحابہ پر سرایسگل جھاگئی۔ اس دوران ایک صحابی کی نظر آپ پر بڑی۔ وہ بول بڑے کہ رسول التر یہاں ہیں۔ اس وقت رسول الترصل الترعلیہ وسلم نے بولے بغیراستارہ سے ان کو منے کیا کہ چپ رہو (امتدارالیہ الدوسول ان اصحب ) اس کی ایک مثال وہ حدیث ہے جس میں کہا گیا ہے کہ اگر تم اپنے سامنی سے کہوکہ چپ رہو، جب کہ اما م خطبہ دے رہا ہو تو تم نے تعوفعل کیا (اخا قلت دصاحبات اسکت والاسام پخطب فقد لغوت) انفرادی مجالس میں بھی خاموشی کا یہ اصول صروری ہے۔ گرجب معاملہ قوم کا ہوتو اس کی انہیت لاکھوں گئا بڑھ جاتی ہے کسی نازک موقع پر ایک رہنا کی خاموشی ایک بڑے فیاد کورو کے کا سبب بن جاتی ہے۔ اس طرح ایک رہنا کی بے میں ادر کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سبکرٹوں انسان مارے جائیں اور کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سبکرٹوں انسان مارے جائیں اور کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سب خاموشی کے اصول کو توٹر نا ہے :
میں سبطر کسوت خاموشی کے اصول کو توٹر نا ہے :

The greatest number of failings in a community come from breaking the rule of silence.

## خاموشى كىطاقت

رسول الشرصلى الشرعليروسلم كے باره بين مدين بين آتا ہے كر آپ دير دير تك فاموش رست ستے ستھ : فكان طويل المصمت (منداحر) آپ نے فرما ياكر تم لوگ فاموش كا طريقہ اختيار كرو: فعليكم بالصمت (الدارى) الترفذى ، الدارى ، مسنداحدين سے آپ نے فرما ياكر جوشخص چپ رہا اس نے نجات يائى (من صمت نجا)

بہ حدیث جوامع الکلم میں سے ہے۔اس کے بہت سے پہلو ہیں۔ ایک اہم پہلو وہ ہے جو طریق کارسے تعلق رکھنا ہے۔ اس اعتبار سے اس کامطلاب یہ ہے کشور وغل کاطریقہ اختیار کرنے والا اس دنسیا میں ناکام ونامراد رہتا ہے۔ اور جو آدمی خاموش تدبیر کاطریقہ اختیار کر ہے،اس کو یہ خوش قسمتی حاصل ہوگی کہ فوانین فطرت اس کاساتھ دیں گے اور وہ کامیا بی کی مطلوب مزل کے بہتے کر رہے گا۔

آ ویلر (Johann Kaspar Lavater) اسم ۱۵ میں زیورک میں پیدا ہوا، ۱۸۰۱ میں وہیں اس کی وفات ہوئی۔ فطرت کے اس قانون کواس نے ان الفاظیں ببان کیا کہ وہ تخص بولن نہیں مات جوجی نہیں رہ سکتا۔ وہ اس سے اور بھی کم واقعت ہے کہ زیادہ موٹر طور پر کوئی کام کس طرح کمیا جائے :

He knows not how to speak who cannot be silent; still less how to act with vigor and decision.

چپ رہے والاسوچاہے ، اور جواد می سوپے وہی اس لائت ہوتا ہے کہ ہر اور موثر اندازیں کام کرسکے۔ اسی طرح جواد می چپ رہتا ہے وہ اپنے ذہن میں اپنے عمل کانقٹ بنا تا ہے۔ وہ نصوبہ بنداندازیں اپنے عمل کا خاکہ تیار کرتا ہے ، اور جواد می منصوبہ بندصورت بیں اپناعملی اقدام کر سے ، اس کا یہ فطری حق ہے کہ خدا کی اس دنیا میں وہ لازماً کامیاب ہو۔ اپناعملی اقدام کر سے ، اس کا یہ فطری حق ہے کہ خدا کی اس دنیا میں وہ لازماً کامیاب ہو۔ خاموش رہنے والا اس قابل ہوتا ہے کہ وہ اپنی قوتوں کو زیادہ تیجہ خیز طور پر استعال کر سکے۔

### سنت کے خلاف

۔ جنوری ، ، ، ۱۵ واقعہ ہے۔ شہری ایک بس ایک بڑی ساتمبلم گاہ کے سامنے سے گذری ۔ آتفاق سے ایک میلان طالب علم بس کی زد میں آگیا اور اس کے نیچ دب کر ہلاک ہوگیا۔ حادثہ کی خبرسن کرتعلیم گاہ کے معلم طلبہ وہاں آئے تو ڈرائیور بھاگ چکا تھا۔ البتہ بس سامنے کھڑی ہوئی تھی ۔ طلبہ نے بس کو آگ لگادی ۔ مزید انھوں نے یہ کیا کہ جوبس ا دھرسے گذرتی اس کوروکتے اور آگ لگائے ۔ آگ بجانے کے بیے فار بریگی ڈرگ آئے تو ان کو بیتر مارکر بھگا دیا۔ پولیس آئی تو انھوں نے پولیس بریجی بیتر مار نے شروع کیے ۔

اب بولیس کی باری تقی ۔ بولیس عضد میں بے قابو ہوکر طالب علموں کے اوپر ٹوٹ بڑی ۔ اس کے باس ہے بیاس ہتھیار سے ۔ اس نے بر مرف یہ کیا کہ سڑک پر کھڑے ہوئے طالب علموں کو مارا بلکہ وہ ہاسل میں اور تعلیم کاہ کے کروں میں گھس گئی ۔ اس نے سیکڑوں طالب علموں کو مار مارکر بری طرح زخمی کر دیا ، وغیرہ ۔ اس طرح کے واقعات ہندستان میں بچھلے بہ سال سے مسلسل بیش آرہے ہیں ۔ ان کی شکلیں مختلف ہوسکتی ہیں مگر کہانی سب کی ایک ہے ۔ ایسا ہروا قعہ ہمیت مسلانوں کی کسی اشتعال انگیز کارروائی سے سروع ہوتا ہے اور وہ ہمیت مسلانوں کے سے دیجانی و مالی نقصان برختم ہوتا ہے ۔ جھوٹے بڑے سے سروع ہوتا ہے اور وہ ہمیت مسلانوں کے سند یہ جانی و مالی نقصان برختم ہوتا ہے ۔ جھوٹے بڑے تمام واقعات کو شمار کیا جائے تو چالیس سال میں ان کی تعداد بہ ہزار تک بہونی جگی ہوگی ۔ جب بھی ایسا واقعہ ہوتا ہے تو مسلانوں کے شام اصاغ اور اکا بر بلا استثنار یہ کرنے ہیں کہ وہ یک طرف طور پر پولیس اور انتظامیہ کو برا بھلا ہمتے ہیں ۔ کوئی ایک بھی قابل ذکر شخص ایسا نہیں جو اس طرح کے معاملات بولیس اور انتظامیہ کو برا بھلا ہمتے ہیں ۔ کوئی ایک بھی قابل ذکر شخص ایسا نہیں جو اس طرح کے معاملات میں میں کے اور اکھیں تنبیہہ کرے ۔

ہارے یہ تمام لیڈر بلات بہدست کے فلان علی کررہے ہیں ۔ اور حدیث کے مطابق ، ہر بات ہو سنت کے خلاف ہو وہ بدعت ہے ۔ اور ہر بدعت کا آخری انجام تباہی ہے ۔ بجیلی نصف صدی سے مسلمان جو کچھ بھگت رہے ہیں وہ سنت سے اسی انخراف کا نینج ہے ۔ مسلمانوں کا مذکورہ عمل سنت سے اسی انخراف کا نینج ہے ۔ مسلمانوں کا مذکورہ عمل سنت سے انخراف کیے ہے ۔ اس کو سمجھنے کے لیے ایک حدیث کا مطالعہ کیجے ' :

قال الامام احمد حدثنا عمروب عاصم عن حضرت مذيف رضى الشرعة بيان كرت بي كه

رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم نے فرمایا۔ کسی مسلمان کے یہ مناسب نہیں کہ وہ اپنے آپ کو ذلیل کرے۔ پوچھاگیا کہ کیسے کوئی شخص خود اپنے کو ذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہ وہ ایسی بلار کاسب منا کر ہے۔ کرے جس سے نیٹے کی اسے طاقت نہ ہو۔ کرے جس سے نیٹے کی اسے طاقت نہ ہو۔

حماد بن سلمة عن على بن زبيد عن الحسن عن جندب عن حذيفة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: لا ينبغى لمسلم ان بيذل نفسه - قبيل وكيف يذل نفسه - قبيل وكيف يذل نفسه - وكذا رواه بنعمض من البلاء لما لا يطيق - وكذا رواه المترمذى وابن ما جه -

اس مدیث کی روشنی میں دیکھے تو مذکورہ قسم کے واقعات میں پولیس یا اکثریتی فرقہ کی شکایت کرنا سراسرغیرمسنون فعل ہے۔ ایسا ہر واقعہ خود اپنی غیر اسلامیت کی داستان ہے نہ کدا غیار کے ظلم کی داستان۔
کیوں کہ اس ملک میں مسلمان جب اقلیت میں ہیں اور جب یہ معلوم ہے کہ مسلمانوں کی متشردانہ کاردوائی کے بعد پولیس آئے گی۔ اور موجودہ حالت میں یہ بھی معلوم ہے کہ پولیس جب آئے گی تووہ یک طرفہ طور پر مسلمانوں کی مار بیٹ کرے گی اور مسلمان اس کو ہرگز روک نہ سکیں گے۔ امیں صورت میں مذکورہ قول رسول کے مطابق ، منون طربقہ یہ ہے کہ ملمان ابتدائی استعمال کا واقعہ نہ کریں۔ وہ ایسے آغاز سے قول رسول کے مطابق ، منون طربقہ یہ ہے کہ ملمان ابتدائی استعمال کا واقعہ نہ کریں۔ وہ ایسے آغاز سے ایسے آب کو بچائیں جس کے متعلق معلوم ہے کہ اس کا انجام لازمی طور پر ان کے خلاف نے گئے گا۔

مدین میں ارت دہوا ہے کہ مومن ایک بل سے دوبار نہیں ڈساجا تا۔ ( ہلوین لایلد ع مدہ جعر مرتبین ) گرسلانوں کا عال یہ ہے کہ ایک ہی بل بیں وہ روزانہ ہاتھ ڈالیتے ہیں اور ہر روزاس سے ڈسے جاتے ہیں ۔ کسی نادان شخص نے بھڑ کے چیتہ میں جرف ایک بارہا تھ ڈالا ہوگا۔ مسگر مسلانوں کا عال یہ ہے کہ وہ روزانہ بھڑ کھے چیتہ میں ہاستہ ڈال رہے ہیں اور روزانہ اس کا انجبام بھگت رہے ہیں ۔ کیا اس کے با وجودان کا بہ دعویٰ درست ہوسکتاہے کہ اسلام کو وہ ابیت ادین سیمھنے ہیں ۔ وہ محسلی انٹر علیہ وہم کو ابنار سول مانتے ہیں ۔ دین اور رسول کا مفہوم اگر وہی ہوجو تعنت کی کابوں ہیں انکھا ہوا ہے توان کا دعویٰ درست نہیں ۔ اور اگر سلمانوں کا ابناکوئی علیم وہ نوست ہوسکت بیں انھوں نے بطورخودان الفاظ کا کوئی دوسر امفہوم لکھ رکھا ہو توالیت ان کا دعویٰ درست ہوسکت ہیں انھون کو جاننا جا ہے کہ ایسے کی ایسے کسی بعنت کی قیمت ان کے اپنے نزدیک خواہ کتی ہی ڈیا دہ ہو، خدا اور خلق کے نزدیک اس کی کوئی قیمت نہیں ۔

## قال نشر، قال السول

قرآن میں مسکرین حق کا ذکر کرتے ہوئے ارت دہوا ہے کہ \_\_\_\_اور انھوں نے شروع کیا تم سے پہلی بار ( وَهُمَ مِه وُاكم اوّل مدة ، التوب ١١٠) مفسرين في اس كى تشريح ميں يہ تول نقل كيا ك البادئ اظلم ( سروع كرف والازياده ظالم ب)

مديث مين آيا ہے كه رسول الله صلح الله عليه ولم في وايا:

عن ابي هربيرة ، قال قال رسول الله صلى الله تصرت ابوم ريره كهت بي كه رسول السُّر صلح الله سے کہوکہ جیب رہو جب کر امام خطبہ دے رہاہوا توتم نے تنو کام کیا۔

عليه وسلم اذا قلتَ لصاحبكَ يوم الجمعة انصِت عليولم نے فرما ياكرجمعه كے دن تم ابين التى والامام يخطبُ فت دلغوتَ

(متفقعليه)

قرآن کی مذکورہ آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جب دو آ دمی آبس میں لڑجا کیں توان میں سے جستنص نے محراؤیں بہل کیا ہے، وہ زیادہ بڑا نلالم قراریائے گا۔ اجماعی زندگی میں اختلاف یاشکایت کے مواقع آتے ہیں۔ مگرایسے مواقع پر آدمی کو پرامن ندبیر برید کے رساہے۔اس کے بیے کسی حال میں یہ جائز نہیں کہ وہ حد کو یار کرکے شکراؤ اور تصادم کے میدان میں داخل ہوجائے۔ اویر جو مدیث نقل کی گئی ، اسس سے ایک اور اسلامی اصوٰل معلوم ہوتا ہے۔ وہ یہ کہ اگر ایک آدمی غلطی کر بیطے تو دوسسرے آدمی کو چاہیے کہ وہ اس سے اعراض کرے ، وہ ہرگز جوابی غلطی نه کرے۔ جوابی غلطی ، ایک غلطی کو دوغلطی بنا دیتی ہے۔ وہ اس برائی میں مزیداصنا فہ کر دیتی ہے جس کوبرداشت نہ کر کے اس کے خلاف اقدام کیا گیا تھا۔

به خدااور رسول کا حکمے ۔ اس کے مطابق اُدمی کوبہای علطی سے بھی بجیا ہے اور دوسری جوابی غلطی سے بی رکیوں کہ لی غلطی کرنے والا اگر ظالم ہے تو دوسری غلطی کرنے والا لاغی ۔ اس دنیا بیں سب سے بڑا ظلم کرنے والا وہ ہے جو جارجیت کا آغاز کرے۔ اورسب سے زبا دہ لنو کام کرنے والا وہ ہے جو ایک غلطی کے بعد دوسسری غلطی کرسے ۔ السّرسے ڈرنے والے

لوگوں کوظلم سے بھی بخاہے اور لغو کام کرنے سے بھی ۔

اسسلام اولاً ضا د کی بیپل کرنے والوں کوروکتا ہے۔ اور اگر کوئی شخص بیپلی نا دانی کر بیٹھے تو اسسلام کا تاکیدی حکم یہ ہے کہ فریق ثانی ہرگز دوسسری نا دانی نہ کرے۔

ہندستان میں ہوئی کے دن ایک ہندو کو مسلانوں کے اوپر رنگ ڈال دیتا ہے۔ مسلان مشتقل ہوکر روٹ نے گئے ہیں۔ اور بھرساری بہتی میں فرقہ وارانہ فیا دبھوٹ پڑتا ہے۔ پاکستان کے ایک ہوٹل میں کسی مسئلہ پر تکرار ہوئی ہے۔ ایک بھٹان کو جہا جرین کے اوپر گرم چائے کی بیا لی بھینک دیتا ہے۔
یہ مہا جرین مشتقل ہوکر اور پڑتے ہیں۔ اور اس کے بعد پورے شہر میں مہا جرمسلان اور بچھان مسلان کے درمیان جنگ نشروع ہوجاتی ہے۔

ان دا قعات میں بلاشبہ فسا دکا آغاز کرنے والا ہندستان میں ہندو اور پاکستان میں بیطان سے ۔ مگر قرآن کی روسے دیکھئے تو دونوں جگہ فسا دکوبڑھانے کی ذمہ داری فریق ٹانی پرعا کہ ہوتی ہے۔ ہندتان میں مہا جرکے اوپر ۔ کیوں کہ دونوں جگہ فریق ٹانی نے یہ کسیا کہ فریق اول کے جس واقعہ پر قرآن نے عفو و درگزر کا حکم دیا تھا ، اسس کو انھوں نے انتقام اورجوابی کا روائی کا عنوان بنیا ۔

بندستان اور پاکستان میں جولوگ عفو و درگذر کے اصول کو ماننے کے لیے تیار نہیں ہوتے، وہی لوگ " بیٹر و ڈالر " کے ملکوں میں جاکر مبالغہ کی حد تک عفو و درگذر کے اصول کی پابندی کرتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان لوگوں کی نظر بیس قرآن کے حکم کی اتنی اہمیت نہیں جتنی اہمیت بیٹر و ڈالر کے حکم کی ہے۔ اس سے زیادہ عجیب بات ہے کہ اسس کے باوجو دیہ لوگ اپنے آب کو قرآن کامومن کا مل سمجھتے ہیں۔

# علم كاحصول

صیح مسلم میں کتاب المساجد ومواضع القبلاة (بائب اوجتات المصلولات الخدسی) کے تخت ایک روایت ان الفاظ بین نقل کی گئے ہے:

عن عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عبد الله عبد

لايستطاع العلم ميراحة الحسم علم جمانى راحت كما تفيب بني بوتاء

اس مدیت کااگرچه او قات بنس آزسے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بظا ہریہ مجمنا مشکل ہے کہ امام مسلم نے اس کو اوقات السلوۃ کے باب کے تحت کیوں نقل کیا۔ تاہم اس سے قطع نظر، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علم کے حصول کے حصول کے حصول کے حصول کے حصول کے بغیر ماصل نہیں ہوتی کہ آدمی راحت و آرام سے بے پروا ہو کر اپنے آپ کو علم کے حصول کے لیے وقف کر دیے۔

علم کے بیے تھین اور مطالعہ انتہائی صد تک صروری ہے۔ جب آدمی سیمیح معنوں میں تحقیق اور مطالعہ میں گئا ہے تومصروفیتوں کی ایک بوری دنیا اس کے سامنے کھل جاتی ہے۔ اس کو محسوس ہوتا ہے کہ کھانا ، نیند ، آرام اور دوسر سے جسمانی تقاضوں کو نظر انداز کیے بغیر وہ ابینے تحقیق اور مطالعہ کے کام کو جاری بہیں رکھ سکتا۔ اس وقت جو آدمی علم کاستجا طالب ہو وہ دوسر سے تمام تقاضوں کو ثانوی قرار دے کر سمہ تن علم کے سمندر میں عزق ہوجاتا ہے۔

مگریر میں صرف ایک ظاہری بات ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ علم میں مشغول ہونا خود ایک راحت ہے۔ آدمی جب علم میں مشغول ہونا ہے کہ وہ ہے۔ آدمی جب علم کی دنیا میں داخل ہوتا ہے تو بہ تخب رہ اس کے لیے است الذیذ ہوتا ہے کہ وہ خود مرقسم کے آرام کا بدل بن جاتا ہے۔ اسب جبانی راحت کو جیوٹر نا راحت کو با کیوٹر کی راحت کو جیوٹر نا راحت کو جیوٹر نا راحت کو جیوٹر نا راحت کو بازنا کو کیوٹر کیوٹر کیوٹر کیوٹر کا کوٹر کیوٹر کیوٹر

یہی وہ جبسے رہے جوعلم کے طالب کے لیے ہر قسم کی بے ارای کومت بل قبول بنا دیت ہے۔ وہ بڑی جبز کو یا نے کی خوش میں چو ٹی چیز کے کھونے کو ہر واشت کر لیتا ہے ۔

# بانجوین نه بنو، ورنه بلاک بهوجاوگ

ایک صیث ہے کہ بی صلی اللہ علیہ وسلم نے مسئر مایا: کن عالمیا اومنع لم ما اوم ستم عا او معبا ولا تکن الخامس فتحلاث

تم علم کوجا ننے والے بنو یاعلم کوسیکھنے والے باعلم کوسننے والے باعلم سے محبت کرنے والے ، اور بانچویں نہ بنو ورنہ ہلاک ہوجا ؤگے ۔

اس مدبن میں علم سے مراد و وعلم ہے جوآ دمی کو الندا درالند کی باتوں سے با خرکرے ۔ لوگوں بیں کوئی بڑھا اس مدبن میں علم سے مراد و وعلم ہے جوآ دمی کوئی غیرے اس لئے آ دمیوں کی مختلف صالت کے اعتبار سے آپ نے چار در جے مقرد کر دیئے ۔ اور فرط یا کہ ہرحال ہیں تم کو ان جا ر در جوں میں سے کسی ایک درجہ بیر ہونا چاہئے۔

یا توئم وہ شخص بنوجس نے خدا کی گنا ب اور اس کے رسول کی سنت کا گہرائی کے ساتھ مطالعہ کرے دین خدا و ندی کو بخو بی سمجھ بیا ہو اور اس کے لئے وہ ضروری محنت وریا صنت کرئی ہو جوا دمی کو صحیح معرفت تک بہنا تی ہے ۔ اگر بیمقام نم کو صاصل نہ ہوتو دوسرا درجہ ہے کہ تم ابنی اس کمی سے آگاہ ہوا ور اس کو بوراکر سے کے لئے علم حقیقی کو سیکھ خاشروع کر دو ہ قرآن وسنت کے طالب علم بن جاؤ ۔ اگر تم اپنے صالات کے لحاظ سے یہ بھی نہ کرسکو تو تیسرا درجہ بیہ ہے کہ تھا اب علم ہونہ طالب علم ۔ کرسکو تو تیسرا درجہ بیہ ہونہ طالب علم ۔ کرسکو تو تیس محالات کے کہ تھا ہونہ طالب علم ۔ ایس صالت میں تھا رہ کہ تھا اب اندر اس واقعہ کا اعتراف بیرا ہوجا کہ تم نہ نہو تو اس کو جا ہے کہ وہ اپنی اس ماری بی اس کو جا ہے کہ وہ اپنی اس محرومی کا احساس کرے ۔ اور اس احساس محرومی کا کم سے کم تھا صال بہ ہے کہ وہ اپنے دل بی ان لوگوں کے لئے محبت محرومی کا احساس کرے ۔ اور اس احساس محرومی کا کم سے کم تھا صال بہ ہے کہ وہ اپنی دل بی ان لوگوں کے لئے محبت بیں جسس سے وہ اپن حصد نہ پاسکار یہ چوتھا درجہ ہے ہاں کوئی مون اس دنیا بیں ہوسکا ہے ۔

اس کے بعد حج پانچیاں درجہ ہے وہ ہدایت کا نہیں بلکہ گم راہی کا درجہ ہے۔ وہ بہ کہ آ دمی علم حقیقت سے باخبر نہ ہواس کے با وجود بحث و نزاع کرے ، وہ علم دین کے بجا ہے رکسی ا ورعلم کا متعلم بن جائے ۔ وہ سننے اور سیکھنے کے لئے ان مجالس کا انتخاب کرے جہال دین کی بائیں نہیں ہوئیں ۔ حتیٰ کہ اس کے دل میں محبیت واحترام بھی ان لوگوں کے لئے ہوجائے ہو علم دین کے مالک تو نہیں ہیں البنة دوسیری قسم کی مہارتوں میں کمال رکھتے ہیں بھی ان لوگوں کے لئے ہوجائے ہو علم دین کے مالک تو نہیں ہیں البنة دوسیری قسم کی مہارتوں میں کمال رکھتے ہیں یہ انسان کی پانچویں صالت ہے اور چوا پنے آپ کو اس صال پر پائے اس کو سمجھنا چا ہے کہ وہ ہلاک موگیا۔ الابیر کہ وہ والس مال بر پائے اس کو سمجھنا چا ہے کہ وہ ہلاک موگیا۔ الابیر کہ وہ السی لوٹے اور مذکورہ چار میں سے کوئ ایک بیننے کی کوششش کرے ۔

# فرق کوجانئے

حدیث بیں آیا ہے کہ رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرما یاکہ مومن خرکی باتیں سنے سے کبھی سے بہتر ہمیں ہوتا۔ یہاں تک کہ وہ جزت تک بہنچ جائے (صفر ۹)
دوسری روابیت میں ہے کہ آپ نے فرما یا کہ حکمت کی بات مومن کا گم شدہ سرمایہ ہے۔
بیس وہ جہاں اسے یائے تو وہی اس کا زیادہ حق دارہ (والسلمة المحسك في المفالة المومن،
فعیت وجدها فهو (حق بها) جامع الاصول في احادیث الرسول ۱/۸

یہاں حکمٰت کی بات سے مراد صرف وہ بات نہیں ہے جو قرآن اور حدیث میں ہو بلکہ ہر وہ صبح بات ہے جو کرکی جائے۔ اس سے مراد دراصل دانش مندی (Wisdom) کی بات ہے۔ اور دانش مندی کی بات کسی بھی تخص کے ذریعہ مل سکتی ہے۔ حتی کہ ایک جاہل اور عسام آدمی کے ذریعہ بھی۔ دانش مندی کی بات دراصل فطرت کی بات ہوتی ہے۔ اور اسلام چونکہ دین فطرت ہے۔ اس لیے دانش مندی کی ہر بات اسلام کی اپنی ہی بات ہے۔ اور مومن کو اسے خود ا بنی چیز سمجھ کمر لے لینا چا ہیے۔

اس کی وضاحت نے لیے پہاں ایک مثال نقل کی جاتی ہے۔ ایک عیسائی عالم نے فداسے دعائی تواس نے اپنی و عامیں یہ الفاظ کے۔ اسے خدا مجھے وہ طاقت دسے کہ میں جس جیسے زکو بدل سکتا ہوں اس کو بدلوں اور وہ تحمل دیے کہ میں اس چیز کے ساتھ رہ سکوں جس کو میں بدل نہیں سکتا اور وہ دانش مندی کہ میں فرق کو جانوں:

Oh God give me the strength to change the things which I can, and the serenity to live with things I cannot change, and the wisdom to see the difference.

یہ بات اپنی حقیقت سے اعتبار سے کسی عیسائی یا غیرعیسائی کی بات نہیں ہے بلکہ وہ فطرت کی بات نہیں ہے بلکہ وہ فطرت کی بات ہے۔ اور اسلام کی بات ہے۔ مومن کو چاہیے کہ دانش کی ہریات کوخو داپنی بات مجھ کر قبول کرنے۔

### خاموش منصوبه

ابوموی اشعری کہتے ہیں کہ ایک بارہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک مہم پر جارہے تھے۔
راستہ میں کچھ لوگ بلند آواز سے اللہ اکبر پکارنے لگے۔رسول اللہ ﷺ نے سنا تو فر مایا کہ اے لوگو،
خاموشی کا طریقہ اختیار کروئے جس خدا کو پکارر ہے ہووہ بہر ایا غائب نہیں ہے۔وہ تمہارے قریب ہے
اور سب بچھ سنتا اور جانتا ہے ( بخاری و سلم )

اس طرح و هیں جب آپ اپ دس ہزارساتھیوں کے ہمراہ مدینہ سے مکہ کے لئے روانہ ہوئے تو آپ نے مکمل خاموشی اور راز داری کا طریقہ اختیار فرمایا جس کی تفصیلات سیرت کی کتابوں میں موجود ہیں۔اس مہم کے دوران آپ نے جوطریقہ اختیار فرمایا وہ آپ کی اس دعا کے الفاظ میں واضح طور پر جھلک رہا ہے۔آپ نے دعا کرتے ہوئے کہا۔اے اللہ،میری کوئی خبر قریش کواس وقت کی بہنچنے نہ دے جب تک میں ان کی بستیوں میں داخل نہ ہوجاؤں۔

اس طرح کے واقعات بتاتے ہیں کہ پینمبر کاطریقہ یہ ہے کہ جب کسی مقصد کو حاصل کرنا ہوتو اس کی ساری منصوبہ بندی راز دری کے ساتھ ہونی چاہئے ۔ فریق ثانی کے خلاف اقدام اس طرح کیا جانا چاہئے کہ اس کوصرف اس وقت خبر ہو جب کہ واقعہ مملاً ہو چکا ہو۔

ایک روایت کے مطابق آپ نے فر مایا کہ راز داری سے مددلو۔ یہ بے حداہم ہدایت ہے۔ راز دری ایک مدد گار ہتھیار ہے۔ جولوگ اس پر امن ہتھیار کو استعال کریں وہ ہمیشہ اپنے منصوبہ کی تعمیل میں کامیاب رہیں گے۔

یہ رسول اللہ علی کے سنت ہے۔ ایک لفظ میں اس کو خاموش منصوبہ کہا جاسکتا ہے۔ یعنی شورو غلل کے طریقہ سے کمل پر ہیز کرتے ہوئے فریق ٹانی تک اس طرح پہنچنا کہ پیشگی طور پراس کواس کی اطلاع نامل سکے۔ اور اس کے لئے جوابی تیاری کرناممکن نامرہ ہے۔ یہی اس دنیا میں کامیابی کا واحدراز ہے۔

## ترتيب وتدريج

صیحے البخاری دکتاب فضائل القرآن، باب تالیف القرآن) میں حضرت عائسة رہ کی ایک روایت سے۔ وہ بتاتی ہیں کہ اسلام میں پہلے جنّت وجہنم والی آیتیں اتریں۔ جب لوگوں کے اندر قبولیت کا مادہ پیدا ہوگیا تواس کے بعد حرام و حلال کے احکام اتر ہے۔ اگر منٹروع ہی میں یہ حکم اتر تا کہ شراب چھوٹر دو اور زنا جھوٹر دو تو یقیناً لوگ کہتے کہ ہم تو کبھی شراب نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹر دو اور زنا جھوٹر دو تو یقیناً لوگ کہتے کہ ہم تو کبھی شراب نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹریں گے در لقالول لاندع النجموں بیاری در اور خوالی کے در لفالول کے النجموں بیاری در اور کرنا ایک اللہ میں النہ میں النہ میں النہ میں اللہ میں اللہ

احکام کو جاری کرنے کی بہتر تیب صرف دوراول کے یا نہیں ہے۔ بینی اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ بیتر تیب و ندر ترج عرف ابتدائی دور کے لیے تھی جب کہ فران انزرہا نظا، اب جبکہ فران پورا ابتدائی دور کے لیے تھی جب کہ فران انزرہا نظا، اب جبکہ فران پورا ابتدائی دور کے بیا جب کے حقیقت یہ ہے کہ احکام کے اجراء اور نظافہ کا تعلق معاشرہ کی ایمانی اور اخلاتی کمزوری پائی کا تعلق معاشرہ کی ایمانی اور اخلاتی کمزوری پائی جائے گی جو دور اول میں مطلوب تھی ۔ جب بھی کو دور اول میں مطلوب تھی ۔

مورضین اسلام نے خلیفہ عادل حضرت عمرین عبدالعزیز سے بارہ بیں لکھا ہے کہ خلیفہ ہوجانے کے باوجود الفوں نے سارے شرعی احکام بیک بار نا فذنہیں کیے۔ ان کے نوجوان صاجزادہ عبداللک نے باوجود الفوں نے سارے شرعی احکام کو نافذنہیں کررہ ہے ہیں۔ اب آب اس قوم کے خلیفہ ہیں، تام شرعی احکام کو نافذنہیں کروجہ ہیں۔ اب آب اس قوم کے خلیفہ ہیں، تام شرعی احکام کو نافذکر کے آب موجودہ تام ظلم دفساد کوختم کر دیجئے نظیفہ عمر بن عبدالعزیز نے جواب دیا :

اسے میرے بیلے، جلدی رزگر و کیوں کہ الٹرنے شراب کی دوبار ندمت کی اور پیر تیسری باراس کو حرام کیا۔ میں ڈرتا ہموں کہ اگر میں حق کو بیک وقت لوگوں سے اوپر لا د دوں تو وہ اس کو بیک وقت ا تاریح پینکیں سگے ۔ اور بھر ایک نیا فتنہ پہیدا موجائے گا۔ لاتعجل يابنى، فإن الله ذم النحسر في المقرآن مرتين وحرمها فى المثالمثة - وانى اخاف ان احمل المحق على النامى جملة فيد فعون دجملة ويكون مسن ذا فتسنة -

( المجلة ١٨ - ٢٢ فروري ١٩٩١) صغر ٣٥)

عمربن عبدالعزیز کے اس جواب پر ان کے صاجزادہ عبدالملک نے یہ بہیں کہا کہ یہ تواس وقت کی بات ہے جب کو قرآن انر رہا تھا۔ اب جب کہ پورا قرآن نازل ہو چکا ہے تواب بعد کے زمانہ کے لیے یہ تر نبیب نہیں ہے۔ اب ہمارے پاس مکسل شریعت ہے، اور اب ہمارے اوپر لازم ہے کہ ہم سیامی طاقت کو استعال کر کے پوری شریعت کو مکسل طور پر نافذ کر دیں۔ اب ہم اس کے حصے بخرے نہیں کم سکتے۔

اس کی وجریہ ہے کہ قرآن کے نزول کی ترتیب ہی ابدی طور پر اس کے نفاذ کی ترتیب ہی ابدی طور پر اس کے نفاذ کی ترتیب بھی ہے۔ اگلی نسلوں میں ہملیں دوبارہ یہ دیکھنا ہے کہ لوگوں کی ایمانی طاقت کیا ہے۔ لوگوں کی قبولیت کا کیا حال ہے۔ سماجی اور کسے مالات کیسے ہیں۔ اور پھر حقیقی صورت حال کا جائزہ لے کراس کے مطابق تدریجی طور پر مترعی احکام کو نا فذکر ٹا ہے۔

اسی کانام اسلامی حکمت ہے۔ اسلام کی تعلم بہہے کہ نظری اور عملی بہلوگوں میں فرن کی جائے۔ اسلام کے عملی احکام کو بالر تیب اتنا ہی نافذ کیا جائے۔ سلام کے عملی احکام کو بالر تیب اتنا ہی نافذ کیا جائے۔ بیت توبیلیغ کی مہم جاری رکھی جائے۔ بیا جارہ ہے ، اور بقیہ اجزاد شریعت کے سلسلے میں ترغیب توبیلیغ کی مہم جاری رکھی جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ قوانین کے نفاذ کا معاملہ ، ۵ فی صد حکومت سے تعلق رکھی ہے ، اور بقیہ ، ۵ فی صد زیر نفاذ انسانوں سے ۔ کوئی قانون کسی معاصف میں اسی وقت نافذ ہوتا ہے جب کہ خود معاشرہ ہیں اس کے حق میں ایک درجہ کی آمادگی پیدا ہو چکی ہو۔ معاشرہ ہیں موافق جب کہ خود معاشرہ ہیں تیار کے بغیراس سے اندر فانون کا نفاذ اتنا ہی ناممکن ہے جتنا کہ نہیں تیار کے بغیراس سے ہری ہمری فصل حاصل کرنا۔

# حکمت کی بات

قال ابن عباس؛ ما انتفعت بشي عبد النبي صلى الله عليه وسلم انتفاى بكلمات كتبهت الى امدير المومنين على ابن ابى طالب رضى الله عنه قال ؛ كتب الى ؛ بسده الله الرحل الرحل الرحل الرحل الرحل المرويف ويفرح بادراك ما المرك ليفوته ويغتم بفوت ما لم يكن ليفوته واذا آتاك الله من المدنيا شيئًا ف لا تكثرن به فرعًا . واذا منعك منها فلا تكثرن عليه حزنًا . وليكن همك لما بعد الموت . والتكرم

حضرت عدالتر بن عباس کہتے ہیں کہ رسول الشرصلے الشرعلیہ وسلم کے بعد جس کلام سے مجہ کو سب سے زیادہ فائدہ حاصل ہوا وہ امیر المومنین علی بن ابی طالب رضی الترعنہ کا ایک خط تھا۔ الحفول بے مجھے لکھیں!

بہم التر الرحمٰن الرحم ، آدمی ایک ایس چیز کو پاکرخوش ہوتا ہے جس کو وہ کھوسے والا نہ تھا۔ اور ایک ایسی چیز کو کھو کر مملکین ہوتا ہے جس کو وہ پاسے والا نہ تھا۔ بیں جب التر تم کو و نیا کی چیزوں ہیں سے کوئی چیز دے چیز کو کھو کر مملکین ہوتا ہے جس کو وہ چیز تم سے روک تو تم اس کو پاکر بہت زیا دہ خواش من ہو۔ اور جب الترد نیا کی چیزوں میں سے کوئی چیز تم سے روک تو تم اس پر بہت زیا دہ عم گین نہ ہو۔ اور تمہاری فکر اس چیز کے لیے ہونا چا ہیے جوموت کے بعد ہے۔ والسلام

کیوں ایساہے کہ لوگ کوئی تیز باتے ہیں تو اسس پرنا ذکر سے نگتے ہیں اور اگر وہ کوئی تیز کھوتے ہیں تو عم اور اگر وہ کوئی تیز کھونے ہیں تو عم اور مایوسی کا شکار ہوجائے ہیں ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ لوگ باسے کو کا سیبا بی سبعتے ہیں اور کھونے کو محروی ۔ مالانکہ اس دسنیا ہیں نہ تو با ناکا میابی ہے اور نہ کھونا محرومی ۔

حقیقت بہہے کہ موجودہ دنیا میں باتا اور کھونا دونوں امتان کے لیے ہوتا ہے۔ الٹرنگ لے ہرآد می کو جانجنا جا ہتا ہے۔ اس مصلحت کے تحت وہ کھی کسی کو ایک چیز دبیت ہے اور کھی کسی سے کوئی چیز چین لیتا ہے۔ دونوں ہی کا مقصد آز ماکش ہے۔ الٹرنغالی یہ دیکھنا جا ہتا ہے کہ اس کا بندہ باکر کیا بنتا ہے اور کھو کر اس کا کیا حال ہوتا ہے۔ آدمی اگر اس حقیقت کو جان لے تو باسے پر فخر وناز کرنا بھی اس کو اتنا ہی ہے معنی معلوم ہوگا جتنا کھو نے پر آہ و فغال کرنا ۔

فہسب دین

۲۶ دسمبر، ۹۹ و کو ۱ فلسطین عرب ہمارے دفست (نئی دہلی) میں آئے -ان کے قائد شیخ کمال انخطیب سخے جوفلسطین کی اسلا کم موومز ط سے وائس پریسیڈنٹ ہیں۔ بقت نوجوان وہ سخے جو دہلی کی مختلف یو نیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کررہے ہیں۔ پورے فک میں زیر تعسیلم فلسطینی نوجوانوں کا سالان مختم (کیمرپ) بنگلور میں اسی سال دسمبر میں ہوا۔ یہ لوگ اس ہیں شرکت کے لیے جارہے سخے ان میں سے ایک استا دہما دمحد سخے وہ رسیر چ سے تحت دہلی میں مقیم ہیں۔ ان کاشب کی فون نمبر یہ ہے : 6846964

یرسب نوجوان انہتا پسن فلسطینی گروہ سے تعلق رکھتے تھے جوکر تشد دے ذری فلسطین کے مسئلہ کوحل کرنے کی تخریک چلارہ میں ۔گفت گوے دوران انھوں نے کماکہ ہمیں کچھیے حت کیجئے۔
مسئلہ کوحل کرنے کی تخریک چلارہ میں ۔گفت گوے دوران انھوں نے کماکہ ہمیں کچھیے حت کیجئے۔
میں نے کہاکہ رز صرف فلسطین بلک سنمیر، الجزائر اوراس قسم سے دوسرے تمام مقامات سے لیے میسدی ایک ہی نصیح ست ہے اور وہ یہ ہے کہ بہتمام لوگ تشد دے طریقہ کو مکمل طور برختم کر دیں اور صرف ایک تشد دور نے دائرہ میں رہے ہوئے اپن تخریک چلائیں ۔ وہ کسی بھی حال میں اور کسی بھی عذر کو لے کم مشد دانہ طریقہ نراختیار کریں ۔

یں نے کہاکہ آپ کو میرایہ مشورہ رسول الٹھلی الٹھلیہ وسلم کی سنت کی روشنی ہیں ہے۔
صیحے بخاری میں حضرت عاکشتہ کی ہر روابیت آئی ہے کہ: ملفیق رسول الٹھ صلی اللہ علیہ وسلم کوجب بھی کی
بین المد اخد نا ایسر رہ ما (نج الباری ۲/۵۵۲) بعنی رسول الٹھ صلی الٹھ علیہ وسلم کوجب بھی کی
معاملہ میں دو میں سے ایک طابقہ کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقہ کا انتخاب فرمات میں نے کہا کہ آپ اور آپ جیسے دوسر ہے لوگ آزادی وطن یا جہا داسلام کے نام سے جو
تحریک چلار ہے ہیں اس میں با عتبار اسلوب آپ کے لیے دو میں سے ایک کا انتخاب ہے۔ ایک،

پُرتشد داریج اور دوسرا پُرامن طریع - بروقت آپ لوگوں نے اپنی مخریک کے لیے پرتشد دطریقے کو اختیار کررکھا ہے - مذکورہ روایت کے مطابق ریسنت رسول کے خلاف ہے ۔صیح طریقے رہے کہ اس معاملہ بیں آپ اختیار ایسر (اختیار اسھل) کے طریقے کو اپنائیں ۔ بعنی تنشد دے طریقے کو چھوٹر کریرامن جدوجہ۔ دے اصول پر اپنی تحریک چلائیں۔

ایک فسطینی نوجوان نے کہا کہ صحیح بخاری کی اس روایت میں آخریں یہ الف اظامی ہیں کہ مالمنہ یکٹی دیسے سال نویس یہ الفت اظامی ہیں کہ مالمنہ یکٹی دیسے سے اللہ کی کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ اور اس قدم کے مقامات برحکم ال طبقہ لوگوں کو قت ل کررہا ہے اور ان کی اقتصادیات کو تباہ کررہا ہے پھراس سے بڑااٹم اور کیا ہوسکتا ہے ۔ اس اٹم عظیم کی موجو دگی میں کیسے اختیار ایسر کا طریقہ اختیار کیا جائے گا خود حدیث کیا ہوسکتا ہے ۔ اس اٹم کی موجو دگی میں ہمیں امن کے سہل طریقہ کو جھوٹر کرتے دد کے مشکل طریقہ کو جھوٹر کرتے دد کے مشکل طریقہ کو اختیار کرنا جا ہیں ۔

مِن نے کماکرمالہ دیک دخمہ کا پرمطلب نہیں۔ پوری حدیث اس طرح ہے کہمالہ بکن دخمہ کا پرمطلب نہیں۔ پوری حدیث اس طرح ہے کہمالہ بکن دخمہ افغان دخمہ کان دخمہ کا بہاں " وہ "سےمراد فریق تانی کی روش نہیں ہے۔ بلکر خود رسول السّر طیر وسلم کا ابنا طریقہ ہے۔ اس کا تعلق فعل غیرسے نہیں ہے بلکر فعل رسول سے ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی صورت حال کے مقابلہ کے جب آپ کو دو ہیں سے ایک طریقہ کا انتخاب کرنا ہوتو آ ہے ہمیشہ آسان طریقہ کے دریعہ سے فریق ثانی کا مت ابلہ کرنے کی کوسٹ فر اتے۔ بشرطیکر اختیار کیا جانے والا پرطریقہ انتم نہ ہو۔

اس معاطر کوسمجھنے کے لیے ایک مثال کیئے۔ ایک شخص کو بیاس لگی ہوئی ہے، اپنی پیاس بھانے کے لیے اس کے سامنے دوصور ہیں ہیں۔ ایک طون وہ دیکھتا ہے کہ اس کے پاکس شراب کی بوتل رکھی ہوئی ہے۔ دوسری طون اس کے علم میں آتا ہے کہ اس علاقہ میں بانی کا ایک شراب کی بوتل رکھی ہوئی ہے۔ دوسری طون اس کے علم میں آتا ہے کہ اس علاقہ میں باز کے اوپرواقع ہے۔ اس مثال میں شراب پی کر اپنی پیاس بھیا نابظا ہر آسان ہے اور چل کر پانی تک پہنچ نابظا ہر شکل ۔ مگریہاں سٹر بعت کا حکم ہو گا کہ وہ آدی آسان ہونے کے باوجود شراب سے اپنی بیاس مذبح جائے بلکر سفر کر سے چشمہ نک پہنچ اور اس سے پانی سے اپنی بیاس بھائے۔

ابن مجرالعسقلانی نے مدیث سے مذکورہ صدی تست ریح کرتے ہو نے اکم اسے کد: ای مالیم دیکن الا سیمیل مقتصبیًا للاشیم فاند حین عزد یہ متارالا شد د نی الباری ۱۹۵۱) یعن جب

یک آسان طریقه کسی اثم کانفت مین مهوا و رجب وه طریقه اثم کانفت می بونوآ پیمشکل طریقه کا انتخاب فرانے۔ سیرت کا مطالعہ بتا تا ہے کہ رسول النہ صلی النہ علیہ وسلم نے اپنی پوری عمر نبوت میں اسس اصول کو اختیار فرمایا کہ جہاں آسان طریقہ اورشکل طریقہ ، دو میں سے ایک کا انتخاب کرنے کا موقع ہوا تو آپ نے ہمیشہ آسان کا انتخاب فرمایا۔

اسی طرح ہجرت کے موقع برآ پ کے سامنے دو میں سے ایک کا انتخاب تھا۔ ایک برکہ کمہ والوں کے ظلم کے خلاف مسلح لرائ چھڑیں ،اور دوسر سے یہ کہ اپنے اصحاب کے ساتھ خاموش طور پر مکہ سے مدینہ چلے جائیں بہاں بھی آپ نے مشکل طریقہ کو چھوڑ کر آسان طریقہ کا انتخاب فرمایا۔

غزوہ خندق سے موقع پر آپ ہے علم میں یہ بات آئی کہ مٹرک قبائل بارہ ہزاری تعدادیں مسلّج ہوکر مدینہ کی طون بڑھ رہے ہیں اآپ نے اپنے اصحاب سے مشورہ کیا۔ نوجوان مسلانوں کی رائے یہ بھی کہ ان ہے خلاف جنگ کی تیاری کی جائے ۔ اس سے مقابلہ میں صفرت سلمان فارسی سے بتا باکہ ایران میں جب اس قسم کی صورت حال پیش آتی ہے تو اپنے اور دشمنوں ہے درمیان خند ق کھود کرمسلح مگراو کو روک دیاجا تا ہے۔ اس وقت آپ نے حفزت سلمان فارسی سے مشورہ کو اختیار فرمایا جو دوممکن صورتوں میں سے آسان صورت سے ہم معنی تھا۔

اسی طرح حدیبیہ ہے موقع پر آب ہے سامنے دوصور ہیں تقیں۔ ایک پر کر اپنے تعریبُانپدرہ ہو اصحاب کو بے کر قریش سے سلح طکراؤ کریں۔ اس سے مقابلہ میں دوسراانتخاب یہ تھاکہ قریش سے سلح کر سے جنگ کوٹمال دیاجائے اور اپنی طاقت کو پر امن سیلنغ کی طون موٹر دیاجائے۔ یہاں بھی آپ نے وہی طریقر اختیار فرمایا جومشکل سے مقابلہ میں آسان کا انتخاب لینے سے ہم معنی تھا۔ اس واقد سے اندازہ ہوتا ہے کہ قرآن و مدست کو سمجھنے کے لیے صرف عربی جا نناکا فی نہیں۔

ذکورہ تمام افراد عرب نسل سے تعلق رکھتے سفے ۔ ان کی مادری زبان عربی کھی ۔ اس کے ساتھ وہ

اعلیٰ تعلیم یا فیہ بھی سکتے ۔ مگر مذکورہ مدسبت کو وہ رسمجھ سکے ۔ حقیقات یہ ہے کہ عربی زبان جاننے کے

ساتھ آدمی کے اندر سبخیدگی صروری ہے جس کو قرآن میں تقویٰ کہاگیا ہے (البقرہ ۲۸۲) اگر سنجیدگی نہوتو صرف عربی زبان کو جاننا قرآن و مدسبت کو سمجھنے کے لیے کافی نہیں ہوسکتا ۔

موتو صرف عربی زبان کو جاننا قرآن و مدسبت کو سمجھنے کے لیے کافی نہیں ہوسکتا ۔

قرآن کے مطابق، تقوی علم میحی کا درید ہے روائقتوالله وجعد مکمالله ) دی کے اندراگرنقوی کی صفت نہوتو خارجی معلومات کا کوئی بھی ذخرہ اس کا بدل بہیں بن سکتا ۔ تقوی عالم سے یے ایک خدائی رگام کی مانند ہے۔ یہ رگام اس کو إ دھراُ دھرمنحرف ہونے سے بچاتی ہے۔

اصل یہ ہے کہ قرآن اور حدیث کامفہ وم متعین کرنے کی دوصور تیں ہیں ۔ ایک یہ کہ اس کا مفہوم اپنی خواہ شات اور اپنے تعصبات ہے تحت مقرر کیا جائے۔ جولوگ اس قیم کی نفسیات میں بتال ہوں وہ بنظا ہرایک آیت یا ایک حدیث کا حوالہ دیں گے۔ مگراس آیت اور اس حدیث بی وہ خود اپنے آپ کو پڑھ رہے ہوں گے نہ کہ خدا اور اس کے رسول کی بات کو۔ ابسے لوگ اپنے مذبات وخیالات میں اتنازیادہ گم ہوتے ہیں کہ ان کے لیے یہ ناممکن ہوجا تا ہے کہ وہ آیت یا حدیث کو بے لاگ انداز میں سمجھ سکیں ۔

دوسری صورت بہ ہے کہ آدمی پوری طرح خالی الذھن ہو کر قرآن وحد بیٹ کو پڑھے،وہ کھلے زہن کے تحت بہ جاننے کی کوسٹ ش کر ہے کہ خود آیت یا حدیث کے الفاظ سے کیا مفہوم نکل رہا ہے ایسے ہی لوگ اس کے سیحے مفہوم نک پہنچنے میں کامیاب ہوتے ہیں -

اس معاملہ میں تفویٰ کا رول پر ہے کہ وہ آدمی سے اندر احتیاط کامزاج بنا تا ہے، خدا کی کی اندر احتیاط کامزاج بنا تا ہے، خدا کی کیرٹر کا اندیشہ اس کومجبور کرتا ہے کہ وہ آبیت یا حدمیث کا تھیک وہی مفہوم لیے جو واقعی طور پر اس سے نکاتا ہے نزکہ کوئی خو دساختہ مفہوم جو آدمی سے اپنے دماغ میں توصر ورہے ، مگر آبیت سے الفاظ میں اس کا کوئی وجود نہیں ۔

# شربعت كاحكم

اسلامی شریعت کا ایک متفقه مسئله به : المشقة تجلب المتیسیر دمشقت آسانی کاموجب بوتی به به تی جب کسی شرعی حکم پرشل کر نامشقت کا باعث بوتو ایسے مالات یو دنرع جسکی کرزم کر دیا جا تا ہم ، نه یہ کہ مالات کو نظر انداز کرتے ہوئے ہرقیمت پرشریعت کی تعمیل پر اصرار کیا جائے۔

مثال کے طور پر ایک مسلان پرج کی عبادت فرض ہوئی ہے، گراس کے لئے ج کے سفر کا ایک ہی راستہ اور وہ کسی وجہ سے خطر ناک ہوگیا ہے تواہی مالت میں بیخم نہیں دیاجائے گاکہ تم جان و مال کا خطرہ مول لے کرج کے لئے نکلو، بلکہ خود ج کا فریفنداس کے اوپر سے ساقط ہوجائے گا۔ اسی طرح ایک شخص مرض میں مبتلا ہے۔ نماز کا وقت آیا اور اس پر مناز کی ا دائیگ فرض ہوگئ لیکن اندلیشہ ہے کہ اگر وہ پانی سے وضو کرے گا تو اس کا مرض بڑھ جائے گا۔ ایسی مالت میں اس سے بہا جائے گا کہ تم جان پر کھیل کر وضو کرو۔ بلکہ اس سے کہا جائے گا کہ تم جان پر کھیل کر وضو کرو۔ بلکہ اس سے کہا جائے گا کہ تم جان کہ وہاں خزیر کے گوشت کے سو اکوئی اور چیز اس کے لئے قابل حصول نہیں۔ اس وقت اس کہ وہاں خزیر کے گوشت کو گا اپنے مفعی مولئے مرجا ؤ گر حرام گوشت کا کوئی ٹا کہ ایسے مفعل شخص کے لئے خنز پر کے گوشت کو کھا نا جائز قرار دیدیا مت ڈو الو۔ اس کے برعک س ایسے مفعل شخص کے لئے خنز پر کے گوشت کو کھا نا جائز قرار دیدیا جائے گا۔ وغیرہ۔

شربیت کا مرصکم استطاعت کے ساتھ مشروط ہے (التغابن ۱۱) اس کو حدیث میں ان الفاظ میں فرایا کہ: اخدا مسرحت کم با مسرف تو حدید ما استطعتم ( بخاری و مسلم ) بعنی جب میں تم کو کوئی سے مدوں تو اس میں سے مبتن تمہارے بس میں ہواتت اکرو۔

یشربیعت کا ایک نہایت اہم اصول ہے اور اس کا تعب اقی زندگی کے تمام معاملات سے ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ سے ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہیں۔ موجو دہ نریا نہ ہیں۔ موجو دہ نریا نہ ہیں۔ کی مستقبوں کے معاملہ میں جب پیاں کرتا ہو۔ میں سنت ید کوئی بھی عالم ہیں جب پیاں کرتا ہو۔

موجوده نه مانه مین اس کونای کابیسیاه نقصان مسلانون کے مصدین آیا ہے۔

مثلاً موجودہ زمانیں نقریب ہم الم علاقہ یں "بیاس انقلاب کے نام سے تحریحیں چلائی جارہی ہیں۔ ان تحریحوں کا براہ راست محراؤ حکومت وقت سے ہوتا ہے یوکومت وقت ان تحریکوں کو اپنے لئے سیاسی خطرہ مجھ کران پر پا بندی لگاتی ہے۔ اس کے بعد تحریکوں کے علمبر وارتشد دپر انز آتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حکومت اپنی طاقت کو استعال کرکے ان تحریکوں کو کیکا نشروع کر دیتی ہے۔ یہ واقع آئ دنیا کے تقریباً ہر حصہ میں مخلف صور توں میں ان تحریکوں کو کیکا نشروع کر دیتی ہے۔ یہ واقع آئ دنیا کے تقریباً ہر حصہ میں مخلف صور توں میں ہیں آ رہا ہے۔ گرموع دہ زمانہ میں سلانوں کے لکھنے اور بولنے والے صرف ایک ہی کام کر دے ہیں، اور وہ شکایت اور احتجاج ہے۔ وہ نخر کی چلانے والے لوگوں کو کچھ نہیں کہتے۔ البتہ مکم انوں کی فرمت میں مشغول ہیں۔

یہ طریقہ واضح طور پر اسسلامی شریعت کے خلاف ہے۔ جب شریعت یہ کہتی ہے کہ جس میم پرعمل کرنا مشقت کا باعث ہور ہا ہو وہ عمل مسلانوں سے رفع کر دیاجا تاہے۔ ایسی حالت میں مذکورہ نوعیت کی تباہ کن سے است کا مطلب اپنے آپ کو ایک ایسے کم کا مکلف بن ناہیے جس کا مکلف شریعت نے ان کونہیں کیا۔

جب برایک مسلم حقیقت ہے کہ شقت کے موقع پر شریعت حکم کو اسان کر دیتی ہے تو ہی اصول اس سیاسی معالمہ میں بھی اپنا یا جائے گاجس طرح وہ عبا دت او را کل و شرب سے معالمہ بیں استعمال کیا جا ناہے ۔ اس حکم کا تعلق جس طرح عبادت ہے اسی طرح جہاد سے بھی ہے ۔

آج اگری ہر ملک یں یہ صورت حال ہے کہ کمرانوں سے سیاسی محرا کوکر نے یں مشقت پیش اربی ہے ، مگر عین اس وقت ہر ملک میں غیر سیاسی میدان میں کام کرنے کے مواقع لوری طرح کھے ہوئے ہیں۔ مثلاً تعلیم و تربیت ، معاشی تعمیر ، اصلاح معاشرہ ، دعوت و تبلیغ ، وغیرہ ۔ اسس طرح کے ہرت سے نہایت قبیتی کام ہیں جو غیر سباسی میدان میں کئے جاسکتے ہیں ۔ اوران کو کرنے میں کسی مشقت کاکوئی اندلیتے نہیں ۔ ایسی حالت میں جو لوگ مسلمانوں کو تباہ کن محرا کو کے داستہ پر لے جا رہے ہیں اور ان کو تعمیر کے مبدان میں کھے مواقع کے است عال کی طرف راغب نہیں کرتے وہ یقیناً شریعت سے انحراف کررہے ہیں مذکہ شریعت کی تعمیل ۔

# انجام برغوركرنا

جاء رجل الى رسول الله صلى الله عليه وللم فقال: يارسول الله اوصنى، فقال: المستوص المت فقال المستوص المت فقال نعم والمسلام: اذا هممت بامرفت دبر عاقبته وال كان غيا فائته عنه

ایک شخص رسول الد صلی الد علیه ولم کیاس آیا۔ اس نے کہاکہ اسے خداکے رسول، مجھے نصیحت کجیئے۔
آپ نے فرمایا، کیا تم واقعۃ نصیحت بینا چاہتے ہو
اکس نے کہا۔ ہاں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے
فرمایا: جب تم کسی کام کا ارادہ کرو تو اس کے انجام
پر عور کرو۔ اگر اس بیں مجالائی ہوتو اس کو کرو۔ اوراگہ
اس بیں برائی ہوتو اس سے رک جاؤ۔

اس سے معلوم ہواکہ ہرکام کو اس کے انجام کے اعتبار سے دیکھنا چاہیے۔ جو چیز باعتبار انجام طحیک ہواس کو کرنا اور جو چیز باعتبار انجام طحیک منہ ہو اس کو نہ کرنا ، یہ اسلام کاطریقہ ہے اور یہی بیغمبرا سبلام صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو سکھایا ہے۔

عام طور برلوگوں کامزائج یہ ہے کہ وہ چیزوں کو محفل ان کی ظاہری صورت (Face value)

کے اعتبار سے دیکھتے ہیں اور نس فورًا اس میں کو دہڑتے ہیں ۔ مگر یہ سراسر غیر انسلامی طریقہ ہے۔ اسلامی طریقہ یہ ہے کہ چیزوں کوان کی حفیفنٹ کے اعتبار دیکھا جائے نہ کدمحض ظام رکے اعتبار سے ۔

جب بھی کوئی معاملہ سامنے آئے توات دام کر سے بہلے مزوری ہے کہ اس کے تام ہہلود اس کا بھر بورجائزہ بیا جائے۔ خاص طور بربر عور کیا جائے کہ اگر اقدام کیا جب تاہے نو دوسروں کا ردعمل کیا ہوگا۔ کن طب تقول سے مقابلہ پیش آئے گا۔ کن مسائل سے بخرط کر اپن سفر جاری رکھنا ہوگا۔ افدام کے نفیا تی ،ساجی اورسیاسی اڑات کیا ہوں گے۔ تمام مزوری پہلوُوں کا جائزہ یہ بعد مرف اس وقت اقدام کیا جائے جب کہ یہ یقین ہوجائے کہ یہ استدام مفید اور صحیح نیتجب پر پر ویکھنے والا سے ۔

#### تاليف قلب

قرآن کی سورہ نمبر ۹ میں بتایا گیا ہے کہ زکوۃ (صدقات) کے خرج کی مدیں کیا کیا ہیں اوروہ کن لوگوں کو دی جائیں گی۔ان مستحقین میں سے ایک قتم وہ ہے جن کوقر آن میں مؤلفۃ القلوب کہا گیا ہے (التوبۃ ۲۰) یعنی وہ لوگ جن کی دلجوئی کرنامقصود ہو۔اس سے مراد وہ افراد ہیں جن کو اسلام کی طرف راغب کرنا ہویا وہ اسلام قبول کرنے کے باوجود کمزور ہوں اور انہیں ایمان پر مشحکم کرنے کے لئے مالی دلجوئی کی ضرورت ہو۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے زمانہ میں دونوں قتم کے لوگوں کو اس مقصد کے لیے یہ عطیات دیئے۔ مثلاً نومسلموں میں اقرع بن حابس کو،اور غیر مسلموں میں صفوان بن امیہ کو،وغیرہ۔

بعد كوعباس خلافت ك زمانه مين جب اسلامى فقه كى تدوين بهوكى تو بيشتر علماءاس ك قائل بوگئ كه اسلام ك عزت اورغلبه كه بعداب مؤلفة القلوب كى مدساقط اور منقطع بهوچكى به مفسر القرطبى في الكهام كه: انقطع هذا الصنف بعز الإسلام و ظهوره (الجامع الحكام القرآن ١٨١/٨) -

تالیتِ قلب کا بیمسکاکسی بھی کتاب کے تعلق ابواب میں دیکھا جاسکتا ہے۔ مثلاً قاضی محمد ثناء اللہ العثمانی نے یہ بتاتے ہوئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے زمانہ میں مولفۃ القلوب کو ترغیب کے لیخ سیاز کوۃ میں سے عطیات دے ، لکھتے ہیں: و اُما الیوم فیقد اُعز الله تعالیٰ الإسلام و له الحمدو اُغناه عن اُن یتالف علیه رجال فلا یعطی مشرک تالفا بحال و قد قال بھذا کثیر من اُھل العلم اُن المؤلفة منقطعة و سهمهم ساقط (التفسیر المصله من کا بہذا کثیر من اُھل العلم اُن المؤلفة منقطعة و سهمهم ساقط (التفسیر المصله کی بہاں تک آج کا تعلق ہے، تواب اللہ تعالیٰ نے اسلام کوئ ت وطاقت دے دی ہو اور اسلام کواس سے ستغنی کر دیا ہے کہ سی کی تالیف قلب کی جائے۔ پس کسی بھی مشرک کو دے دی ہو اور اسلام کواس سے ستغنی کر دیا ہے کہ سی کی تالیف قلب کی جائے۔ پس کسی بھی مشرک کو اللہ علی میں تالیف قلب کے لئے بچھییں دیا جائے گا۔ اور اکثر اہل علم کا بہی قول ہے کہ مولفۃ القلوب کی مشطع ہے اور ان کا حصر ساقط ہو چکا ہے۔ ( نیز ملا حظ ہو، فتح القد ریلشوکانی ۲۲ م ۲۷ سال القلوب کی مشطع ہے اور ان کا حصر ساقط ہو چکا ہے۔ ( نیز ملا حظ ہو، فتح القد ریلشوکانی ۲۲ م ۲۷ سال القلوب کی مشطع ہے اور ان کا حصر ساقط ہو چکا ہے۔ ( نیز ملا حظ ہو، فتح القد ریلشوکانی کا ملک یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد کے زمانہ کے اکثر علماء کا مسلک یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد

تالیف قلب کی بید باقی نہ رہی۔ گویا کہ اب مالِ زکوۃ کی صرف سات مدیں ہیں نہ کہ قرآن کے بیان کے مطابق ، آٹھ مدیں۔ ان لوگوں کے نزدیک تالیفِ قلب کی حکمت ضعف ہے۔ یعنی اسلام جب ضعیف تھا تو اپنے ضعیف تھا تو اپنے ضعف کی مالی تلافی کے لیے زکوۃ میں بیدمقرر کی گئی۔ مگر اسلام جب طاقتور ہوگیا تو اس قتم کی مالی دلجوئی کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ اس بنا پر بعد کو یہ مدساقط یا موقوف ہوگئی۔ فقہاء میں امام مالک اور امام ابوصنیفہ کا یہ مسلک کلیتاً ہے اور دوسرے علاء کا کسی قدر گنجائش کے ساتھ۔ مثلاً بیکہ ابنومسلم کو دیا جا سکتا ہے مگر کسی غیر مسلم کونہیں دیا جائے گا۔ ان کے نزدیک نومسلم لوگ فقراء مسلمین کے ساتھ کے حکم میں داخل ہیں۔ مگر حقیقت بیہ ہے کہ تالیف قلب کا حکم نہ تو ساقط ہوا ہے اور نہ بی حکم ضعفِ اسلام کی بنا پر تھا۔ بی حکم مصلحتِ وعوت کی بنا پر ہے نہ کہ ضعف اسلام کی بنا پر تھا۔ بی حکم مصلحتِ وعوت کی بنا پر ہے نہ کہ ضعف اسلام کی بنا پر۔

اسلامی دعوت میں اصل انحصار دلیل پر ہوتا ہے۔ داغی کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ دلیل کی قوت سے مدعوکو مطمئن کرے اور اُس کے اندر ذہنی تبدیلی لائے۔ مگر اس دعوتی عمل میں کچھ چیزوں کی ضرورت بطور معاون ہوتی ہے۔ مثلاً نرم گفتاری ، اعلی اخلاق ، مدعو کے ساتھ تقریب کا معاملہ کرنا۔ چنانچے تقریب دعوت کی اسی مصلحت کی بنا پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ ہجرت کرنے کے بعد تقریباً سولہ ماہ تک یہود کے قبلہ کواپنا قبلہ بنائے رکھا۔ (تفسیس القرطبی ، ۲۷ م ۱۵)

تالیفِ قلب کی انہی صورتوں میں سے ایک صورت یہ ہے کہ مال یا تخفہ کے ذریعہ ان کی دلجو کی گی جائے۔ اس مقصد کے لئے دوسرے اموال کے علاوہ زکوۃ کی رقم بھی استعال کی جائے ۔ مال زکوۃ کے خرج کی بیدابدی ہے، وہ اس وقت تک باتی رہے گی جب تک دعوت کا عمل لوگوں کے درمیان جاری ہو، خواہ مسلمان ، سیاسی اعتبار سے ، طافت کی حالت میں ہوں یاضعف کی حالت میں ۔

تالیفِ قلب (دلجوئی) کاتعلق صرف زکوۃ کے مال سے نہیں ہے۔ اس کوزکوۃ کی ۸ مدوں میں سے ایک مدقر اردینے کا مطلب میہ ہے کہ مدعوگروہ کی آخری حد تک رعایت کرو حتی کہ ان کی دلجوئی کے لئے اگر زکوۃ کے اموال سے دینا ہوتو اُس میں سے بھی انہیں دو۔

تالیفِ قلب آ دابِ دعوت کا ایک عام اصول ہے۔ اس کا تعلق ہراس پہلوسے ہے جو مدعو کے دل میں اسلام کے لئے نرم گوشہ (soft corner) پیدا کرنے والا ہو قر آن وسنت میں اس کی مثالیں کثر ت سے موجود ہیں۔ مثلاً حضرت موسی کا فرعون سے نرم زبان میں کلام کرنا (طبہ ہم ہم) پیغیبروں کا اپنی مخاطب قوم سے بیکہنا کہ ہم تو تمہاری ایذاؤں پرصبر ہی کریں گے (ابراہیم ۱۲) دخالف لوگوں سے اپنی مخاطب قوم سے بیکہنا کہ ہم تو تمہاری ایذاؤں پرصبر ہی کریں گے (ابراہیم ۱۲) دخالف لوگوں سے

موعظت هنة (الحل ١٢٥)،وغيره ـ

رسول الله صلى الله عليه وسلم كونبوت ملى تو آپ نے بنو ہاشم كے لوگوں كواپئے گھر پر بلايا تا كه انہيں تو حيد كا پيغام ديں۔ اس موقع پر آپ نے پہلے ان كى تواضع كى اور انہيں دودھ پلايا۔ جب وہ اس سے فارغ ہو گئے تو اس كے بعد آپ نے انہيں نبوت كا پيغام ديا۔ يہ بھى مدعو كے حق ميں تاليف قلب كى الك صورت تقى۔ (منداحمہ، الجزء الاول ، صفحہ ۱۵۹)

تالیف قلب دراصل ایک جامع تھم ہے جس کی مختلف صور تیں ہیں۔ مثلًا ایک بدو مدینہ کی مسجد نبوی میں آیا۔ اُس نے مسجد کے اندر پیٹا ب کر دیا۔ لوگ اس کو مارنے کے لیے دوڑے تو آپ نے لوگوں کو منع کر دیا اور بدوکوز جروتو بیخ کے بغیروا پس کر دیا۔ یہ بھی تالیفِ قلب کی ایک صورت تھی۔

اس طرح قبیلہ کوس کے طفیل بن عمر والدوسی رسول اللہ عظیہ کے پاس آئے اور اسلام قبول کیا۔اس کے بعدوہ اپنی قوم کی طرف واپس گئے اور اس کو اسلام کی دعوت دی۔ مگر قوم نے اسلام قبول نہیں کیا بلکہ ان کوستایا اور سرکشی کا معاملہ کیا۔ وہ دوبارہ رسول اللہ عظیہ کے پاس آئے اور قبیلہ کی شکایت کی۔رسول اللہ عظیہ وسلم نے قبیلہ کوس کے حق میں دعا کی اور طفیل بن عمر والدوس سے کہا شکایت کی۔رسول اللہ علیہ واپس جاؤ، اس کو اسلام کی طرف وعوت دو اور اس کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرو (ارجع الی قومک فادعهم واد فق بھم)۔رسول اللہ علیہ وسلم کی میروت این ہشام، الجزء الاول ہشفہ ۴۰۶)

جولوگ مولفة القلوب کے حصہ کورسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بعد منقطع یا منسوخ مانتے ہیں ان کی اس رائے کی ایک خاص بنیا دحضرت عمر فاروق کا ایک واقعہ ہے۔ ابن ہمام کی روایت ہے کہ عیدینہ اور اقرع خلیفہ ابو بکر صدیق کے پاس آئے اور ایک زمین کی مانگ کی۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ان کواس سے پہلے تالیف قلب کے طور پر پچھ مال دیا تھا۔ ان کی مانگ پران کے لیے حضرت ابو بکر نے ایک تحریر لکھ کردی۔ حالا نکہ بید دونوں مدینہ کے صاحب شروت افراد تھے۔

ید دونوں جب باہر آئے توان کی ملا قات حضرت عمر فاروق سے ہوئی۔حضرت عمر نے تحریر کو لیے دونوں جب باہر آئے توان کی ملا قات حضرت عمر فاروق سے ہوئی۔حضرت عمر انے تحریر کو کے سامنے کے کر دیے۔اس کے بعد بید معاملہ خلیفہ ابو بکر صدیق کے سامنے آیا۔حضرت عمر نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بید چیزتم کو تالیف قلب کے لیے دی تھی۔اب اللہ نے اسلام کو طاقتور بنا دیا ہے اور اس کوتم سے بے نیاز کر دیا ہے۔حضرت ابو بکر نے حضرت عمر کی

ال رائے سے اتفاق کیا۔ (النفسیر المظہری ۴۲۲)۔

اس واقعہ سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ تالیفِ قلب کا حکم منسوخ ہو چکا ہے۔ اصل بیہ ہے کہ تالیفِ قلب کے لیے جو مال دیا جا ہم کی اپنی صوابد ید پر دیا جا تا ہے۔ چنا نچے فہ کورہ دونوں اشخاص کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ذاتی فیصلہ کے تحت کچھ مال دیا تھا نہ کہ ان کے مطالبہ کی بنیاد پر۔ اس کے بعد جب حضرت ابو بکر کی خلافت کا زمانہ آیا تو ان دونوں صاحبان نے رسول اللہ علیہ وسلم کے واقعہ کا غلط استعمال کرتے ہوئے خودا پنی طرف سے دونوں صاحبان نے رسول اللہ علیہ وسلم کے واقعہ کا غلط استعمال کرتے ہوئے خودا پنی طرف سے یہ ما تک کی کہ ہم کو فلاں زمین عطیہ میں دی جائے۔ یہ ایک قسم کا استحصال (exploitation) تھا۔ حضرت عمر فاروق نے معاملہ کی اس نوعیت کو سمجھا اور درمیان میں پڑ کر دونوں صاحبان کو اس سے روک دیا کہ وہ مسلمانوں کے اموال کو غلط طور پر حاصل کریں۔

حقیقت میہ ہے کہ تالیف قلب اسلام کا ایک مستقل اصول ہے۔ وہ اپنی مختلف صورتوں میں ہر حال میں جاری رہتا ہے خواہ امن کے حالات ہوں یا جنگ کے حالات، اور خواہ اہل اسلام بے اقتدار ہوں یا اقتدار کی حالت میں ہوں ،کسی بھی حال میں تالیفِ قلب کا حکم ساقط یا موقوف نہیں ہوتا۔

دعوت الی اللہ اپنی حقیقت کے اعتبار ہے، خیر خواہی کا ایک عمل ہے (الاعراف 24)۔ یہ دراصل انسانیت کے ساتھ خیر خواہی کا جذبہ ہے جوایک مومن کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دوسرے انسانوں کو اللہ کی رحمت کے ساتھ خیر خواہی کی کوشش کر ہے۔ اسی خیر خواہی کی بنا پر مومن بیکوشش کرتا ہے کہ وہ اپنی بات اس طرح مؤثر انداز میں کہے کہ وہ سننے والے کے دل میں اُتر جائے (النساء ۱۳۳)۔ یہی جذبہ داعی کو مجبور کرتا ہے کہ وہ اپنے کا ماحول جذبہ داعی کو مجبور کرتا ہے کہ وہ اپنے کا ماحول گئرنے نہ یائے (ابراہیم ۱۲)، وغیرہ۔

اس فتم کی مختلف چیزیں گویا آ داب دعوت سے تعلق رکھتی ہیں۔ دعوت کے انہی آ داب میں سے ایک متعین چیز وہ ہے جس کو تالیف قلب کہا جاتا ہے، یعنی مدعو کی دل جوئی اور اس کی رعایت ۔ جس طرح ایک سچا تالبرا پنے گا مک کی آخری حد تک رعایت کرتا ہے تا کہ اس کے ساتھ مشحکم تجارتی تعلقات قائم ہوں۔ اس طرح داعی ہر ممکن طریقہ سے اپنے مدعو کی دل جوئی کرتا ہے تا کہ وہ اس کے دعوت قبلیغ کا مستقل اصول دعوت بیام کی طرف پوری طرح راغب ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ تالیف قلب دعوت و تبلیغ کا مستقل اصول ہے ، کسی بھی حال میں اور کسی بھی صورت میں اس کوسا قطان بیں کیا جاسکتا۔

# كام كالتيح طريقه

رسول الدسلی الله علیه وسلم کاطریق کارکیاتها، اسسوال کاجواب حضرت عاکشر کی ایک روایت میں ماتا ہے: ما خیسر النبی صلی الله علیه وسلم بین أمرین إلا اختار ایسرهما.

(صحیح البخاری، کتاب الحدود، باب اقامة الحدود) یعنی رسول الله علیه کوجب بھی دوامر میں سے آسان کا انتخاب فرماتے تھے۔ دوامر میں سے آسان کا انتخاب فرماتے تھے۔ حدیث میں ایسر کا لفظ ہے۔ اس کی تشریح شارصین حدیث نے عام طور پر اسهل کے لفظ سے حدیث میں ایسر کا لفظ ہے۔ اس کی تشریح شارصین حدیث نے عام طور پر اسهل کے لفظ سے کی ہے (فتح الباری ۲۱ مرا۲) یعنی زیادہ مہل ۔ مگر اسهل (سهل تر) کے لفظ سے اس کی اصل حقیقت واضح نہیں ہوتی۔ پیغیمر اسلام اور دوسرے تمام پیغیمر، قرآن کے بیان کے مطابق، اولو العزم پیغیمر (الاحقاف کے سات کے مطابق، اولو العزم پیغیمر کے مزاج کے خلاف ہے۔ اصل یہ ہے کہ اس حدیث میں ایسر کا لفظ زیادہ قابل عمل کے معنی میں ہے، نہ کہ سادہ طور پر محض مہل کے معنی میں۔

حفرت عائشری اس روایت کامفہوم اگر پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی مملی سیرت کی روشی میں متعین کیا جائے تواس سے پوری حقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ اگر لفظ بدل کر کہا جائے تواس روایت میں ایسر سے مراد قابل حصول نقشہ کار (available framework) ہے۔ ہرصورت حال میں دو عملی طریقہ ممکن ہوتا ہے۔ ایک وہ طریقہ جو ہروقت موجو دنقشہ ہی میں قابلِ عمل ہو۔ اور دوسرا طریقہ وہ جس کا تقاضا یہ ہو کہ پہلے موجو دنقشہ کو بدلا جائے ، اُس کے بعد ہی اپنا مطلوب عمل شروع کیا جا سکتا ہے۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیشہ اُس تقشہ کار میں اپنا عمل جاری کیا جو ہروقت آ پ کے لیے ممکن اور قابل حصول تھا۔ اس پیغیبرانہ طریق کار میں اپنا عمل جا کہ قدیم مکہ میں آپ کو دین تو حید کی تبلیغ کا کام کرنا تھا۔ اب اس کی دوصور تیں تھیں۔ ایک میک کی جہ کے موجود اجتماع گاہ کو استعمال کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کہا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہآ پ اس سے کہا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہآ پ اس

الگ اپنا کوئی نیا مقام اجتماع بنا ئیں۔ دوسرااور نیا اجتماع گاہ بنانا اس وقت بخت مشکل کام تھا۔ اس کے برعکس کعبہ کاصحن ایک بنول کی موجود گل برعکس کعبہ کاصحن ایک بنے بنائے اجتماع گاہ کی صورت میں موجود تھا۔ پیغمبراسلام نے بنول کی موجود گل کے ناپیندیدہ پہلوکو قتی طور پرنظر انداز کرتے ہوئے اس موجود نقشہ کارکواستعال کرنے کا فیصلہ کیا اور وہاں اپنے دعوتی خطاب کامستقل سلسلہ شروع کردیا۔

کام کا یہی وہ ملی طریقہ ہے جس کو مذکورہ حدیث میں اختیار ایسر کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے۔
اس کو دوسر لے لفظوں میں قابلِ حصول نقشۂ کار (available framework) سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔
موجودہ زمانہ میں مسلم رہنماؤں نے اس پنجمبرانہ حکمت کونہیں سمجھا۔ اس کا نقصان یہ ہوا کہ وہ اُلیسراور اُعسر میں فرق نہ کر سکے۔ اُن کے لیے قابلِ حصول نقشہ کارموجود تھا مگرا پی بے خبری کی بنا پروہ نا قابلِ حصول نقشہ کا رمین اپنی عملی سرگرمیاں دکھاتے رہے۔ قانونِ فطرت کے مطابق ، اس کا نتیجہ صرف کے طرفہ تا ہی ہوسکتا تھا اوروہی اُن کے حصہ میں پیش آیا۔

برصغیر ہند میں اس کی ایک مثال انگریزوں کے خلاف علماء ہند کی پُرتشدد تحریک ہے۔
واقعات بتاتے ہیں کہ علماء کی بی پُرتشد دتحریک ساٹھ سالہ قربانیوں کے باوجود اپنے مقصد میں ناکام
رہی۔اس کے برعکس مہاتما گاندھی کی انہی انگریزوں کے خلاف پُرامن تحریک صرف پچپیں سال میں
اپنے مقصد میں بوری طرح کامیاب ہوگئی۔اس فرق کا واحد سبب بیتھا کہ مہاتما گاندھی کی پُر امن
جدوجہد قابلِ حصول نقشہ کار کے دائرہ میں تھی، جب کہ علماء ہند کی پُرتشد دجدوجہد نا قابلِ حصول
نقشہ کار کے دائرہ میں۔

اس معاملہ کی دوسری مثال الإخوان المسلمون کی تحریک ہے۔ انہوں نے مصر میں شاہ فاروق (وفات ۱۹۲۵) اورصدر جمال عبدالناصر (وفات ۱۹۷۰) کومغرب نواز اور اسلام دشمن قرار دے کر اُن کے خلاف پُر تشد دتحریک چلائی۔ مگر غیر معمولی قربانیوں کے باوجود اخوانیوں کے حصہ میں بچھ بھی نہیں آیا۔ البتہ مصرایک نتباہ شدہ ملک ہوکررہ گیا۔ مزید سے کہ اسی اخوانی فکر کے لوگ اپنے ملک میں سیاسی دارو گیر سے بھاگ کر بڑی تعداد میں امریکہ گئے۔ اب وہ وہاں مختلف قتم کے اسلامی ادارے سیاسی دارو گیر سے بھاگ کر بڑی تعداد میں امریکہ گئے۔ اب وہ وہاں مختلف قتم کے اسلامی ادارے

بڑے پیانہ پر چلارہے ہیں۔اور پُر فخرطور پر وہاں اپنے کارنامے بیان کرتے ہیں۔

الإخوان المسلمون مصر میں کیوں ناکام رہے اور امریکہ میں خود اپنے دعویٰ کے مطابق ، وہ کیوں کامیاب ہیں۔ اس کا واحد سبب یہ ہے کہ انہوں نے مصر میں پُر تشد دنقشۂ کار کے مطابق کام کرنا چاہا جو وہاں اُن کے لیے قابل حصول ہی نہ تھا۔ اس کے برعکس امریکہ میں وہ پر امن طریق کار کے مطابق کام کررہے ہیں جودہاں کے حالات میں اُن کے لیے پوری طرح قابلِ حصول ہے۔

تاہم الإخوان المسلمون کونہ مصر میں اُن کے کام پر کوئی کریڈٹ دیا جاسکتا ہے اور نہ امریکہ میں اُن کے کام پر۔مصر میں اُن کا کام صرف سیاسی نا دانی کے خانہ میں لکھا جائے گا۔ اور امریکہ میں وہ اپنے کام پر دو ہرامعیار (ڈبل اسٹینڈرڈ) اختیار کرنے والے قرار پائیں گے، اِلَّا یہ کہ وہ کھلے لفظوں میں یہ اعلان کریں کہ مصر میں اُن کی پالیسی سراسر غلطی اور نا دانی کی پالیسی تھی۔ اعتراف کے بعد غلطی ایک نیکی بن جاتی ہے اور اعتراف کے بغیر غلطی صرف غلطی رہتی ہے۔

جماعت اسلامی کا معاملہ بھی اسی کی ایک مثال ہے۔ جماعت اسلامی اور اُس کے بانی نے پاکستان میں زبر دست سیاسی ہنگامہ برپا کیا۔ اُن کا کہنا یہ تھا کہ پاکستان میں وہاں کے سیکولر حکمر انوں نے سیکولر نظام قائم کررکھا ہے۔ جب تک اس سیکولر نظام کوتو ڑانہ جائے یہاں کوئی قابلِ ذکر اسلامی کام کرناممکن نہیں۔ جماعت اسلامی اور اُس کے بانی کی ظراؤ کی اس سیاست کا کوئی مثبت نتیجہ پاکستان کو نہیں ملا۔ بلکہ برعکس طور پرپاکستان ایک بتاہ شدہ ملک بن کررہ گیا۔

اب اس جماعت اسلامی کی فکر کو مانے والے لوگ نہایت اطمینان کے ساتھ انڈیا کے سیکولر نظام کے تحت کام کررہے ہیں۔ وہ پُر فخر طور پر یہاں اپنے اسلامی کارنا ہے بیان کرتے ہیں۔ مگر جماعت اسلامی کا معاملہ ہے۔ جماعت اسلامی کے لوگوں جماعت اسلامی کے لوگوں نے پاکستان میں جو کچھ کیا اُس پر اُنہیں صرف سیاسی نادانی کا کریڈٹ دیا جائے گا۔ اس طرح انڈیا کی جماعت اسلامی کے لوگ انڈیا میں اپنے اعلان کے مطابق ، جو کارنا ہے انجام دے رہے ہیں اُس پر بھی وہ کوئی کریڈٹ نہیں یا سیخے۔ والّا یہ کہ وہ کھکے طور پر بیاعلان کریں کہ اُن کے بانی کا نظریہ سیکولرزم یا

سیکولرنظام کے بارے میں سراسر غلط تھا اور زمانہ سے بے خبری پر مبنی تھا۔ اس کھلے اعلان کے بغیر بھینی طور پروہ کسی مثبت انعام کے ستحق نہیں ہو سکتے ۔غلطی کے اعلان کے بغیر انڈیا میں اُن کی پالیسی دو ہرا معیار (ڈبل اسٹینڈرڈ) کی پالیسی قرار پائے گی۔اور غلطی کے اعتراف کے بعداُن کی یہ پالیسی موجب تواب تو بہ کی حیثیت اختیار کرلے گی۔

قابل حصول نقشہ کار (available framework) کی جو بات یہاں کھی گئی، وہ فرداور جماعت دونوں کے لیے کیساں طور پر نہایت اہم ہے۔ حدیث کی زبان میں وہ اختیار ایسر کی پالیسی ہے، اور فطرت کی زبان میں وہ حقیقت بیندی کی پالیسی۔ یہی موجودہ دنیا میں کامیابی کا واحد طریقہ ہے۔ اس طریقہ کو اختیار کئے بغیراس دنیا میں نہ کوئی فرد کوئی قابلِ ذکر کامیا بی حاصل کرسکتا ہے اور نہ کوئی جماعت۔ یہا یک ایسالمل قانون ہے جس میں کسی کے لیے بھی کوئی استنا نہیں۔

# متتقبل بزظر

ایک عزوہ میں ایسا ہواکر سلاوں نے مذصرف دشمن فوج کے مُردوں کوقتل کیا بلکہ ان کے کچھ بہتروں کو میں ایسا ہواکہ سلاول نے مذصرف دشمن فوج کے مُردوں کوقتل کیا بلکہ ان کے کچھ بہترین کو کھی مارڈوالا۔ رسول اللہ صلائلہ علیہ ولم کو اس کی خمب رہوئی تو آب سخت ناراض ہوئے۔ آب نے فرایا : توگوں کو کھیا ہے کہ آج وہ صدسے گزرگیے اور بچپل کوقت ل کرڈالا۔ یسن کرایک شخص نے فرایا : تمہارے بہترین لوگ کہا کہ یہ مقتول بہتے کیا مشرکین کے بہترین لوگ مشرکین کی اولاد ہی تو ہیں (استما خسیا کے ما استاء السمندی ، احمد، مندائ )

یہ ایک مثال ہے جس سے اندازہ ہو ناہے کہ مومن کی نظر ہمینۂ متقبل پر ہوتی ہے۔ وہ حال سے اوپر اکھ کر آگئے کی طرف دیکھتا ہے۔ حتی کہ حال کی ناموافق باتوں پر اس امید میں صبر کرتا ہے کہ آئندہ نئے امکانات بیدا ہوں گئے اور آج کا ناموافق کل کے موافق میں تب دیل ہوجائے گا۔

دنیا کو النّه رتعالیٰ نے اس طرح بنایا ہے کہ یہاں امرکا نات کی کوئی حدثہیں۔ آج جوشخص انکارکردہا ہے کل وہ اقرار کرنے والابن سکتا ہے۔ آج جوشخص بظاہر دشمن بنا ہوا ہے اس میں آئدہ اسی تبدیلیاں ہوسکتی ہیں کہ وہ اپنے رویہ پرنظر ثانی کرے اور آپ کا دوست اور سائھی بن جائے۔ حق کہ باپ کارویہ اگر مایوس انہ ہو تومومن اس کے بیٹے سے امید قائم کو لیتا ہے کہ شاید وہ بڑا ہو کرحق کا اعتراف کونے والا بن جائے۔

یہ دنیا موافق امکانات سے بھری ہوئی ہے۔ مگر موافق امکانات کو اپنے حق میں واقعہ بنانے کے لیے بند حوصلگی اور عالی طلب رفی در کارہے۔ اس کے لیے صرورت ہے کہ آدمی دشمن اور دوست کی اصطلاحوں سے اوپر اکھ کر سوچ سکے ۔ وہ نفرت اور مجبت کے جذبات سے بلند ہو کر رائے وت ان کی اصطلاحوں سے اوپر اکھ کر سوچ سکے ۔ وہ نفرت اور مجبت کے جذبات سے بلند ہو کر رائے وت ان کی اصطلاحوں ہے۔ اس بلند ہم تی کے بغیران امکانات کو استعال کرنا ہر کر ممکن نہیں ۔

ہر چیز کا ایک ظاہر ہوتا ہے ، اور دوسرا اس کا باطن ۔ اکثر ابسا ہوتا ہے کہ چیزا بینے ظاہر کے اعتبار سے کچھ موتی ہے اور باطن کے اعتبار سے کجھ اور ۔

عام الن ان جیزوں کو صرف ان کے ظاہر کی حد تک دیکھتے ہیں۔ مومن وہ ہے جو جیزوں کو ان کے اندرونی امکانات کے اعتبار سے دیکھنے گئے۔

# غلطافهمي

بعن اخبارات ہرروز کوئی خاص قول نقل کرتے ہیں۔ انھیں میں سے ایک ٹائمس آف انڈیا سمی ہے جوروزانہ ایسے اڈیٹوریل کے اوپر کوئی نہ کوئی قول درج کرتا ہے۔ اخبار مذکور کی اشاعت ۲۱ جولائی ۸۸ ۱ کومیں نے کھولا تو اسس میں حسب ذیل فقرہ چھپا ہوا تھا :

Beware of novel affairs, for surely all innovation is error (Muhammad)

یہ ایک حدیث رسول کا انگریزی ترجمہ ہے۔ گراپنی موجودہ شکل میں وہ ناقص ہے اور سخت غلط فہی پیداکرنے والاہے۔ اس انگریزی فقرہ کا اردو ترجمہ کیا جا مے تووہ یہ ہوگا: ننی باتوں سے بچو، کیوں کہ ہر حبّرت یفینًا غلطی ہے۔ کوئی شخص صرف اس ترجمہ کو پڑھے نو وہ سمجھے گا کے بینم راسلام نی جیزیا نی ایجا دے مخالف سقے ۔ حالاں کہ مذکورہ حدیث کا یہ مطلب سرگز نہیں۔ یه ایک بسی حدیث کا ایک مکرا ہے جواحمہ، ابو داؤد، ترمذی اور ابن ما جرفے روایت كيا ہے۔ اس مديث ميں رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اپنى المت كوير نصيحت فرمانى كے امور دین میں تم لوگ میری سنت پر اور ظفار داست دین کی سنت پر قائم رمنا ، اسس سے سی حال میں من مثنا لی بیفیوت کرتے موٹے آپ نے فرایا: وَإِيَّاكُمْ وَهُ حِدَةً نَاتِ الْأُمُونِ حَسَانَ كُلِّ اورتم نَى بات فكالمنسم بحو، كيول كم مرتى جيز مُحديثة بدُعَة وكُلّ بدُعةٍ صَلَالَةً بعت بعت به اور بربعت مُراى ب-المكسس أف المرياكا ففت ره أسى حديث كا الحريزي ترجم بعد مكراس حديث میں جس بدعت سے روکا گیا ہے وہ دین ہیں نئی بات نکالنا ہے راکہ عام صرورت کی چیزوں میں نئ بات نکان مثلاً کوئی شخص ا ذان کے بدلے نقارہ بجائے تو یہ بدعت ہے۔ سکین اذان کی اواز کو تیز کرنے کیے لاؤڈ کسیکر استعال کیا جائے تووہ بدعت نہیں۔ ج کو قری مہینے بجائے شمسی مہینہ میں اداکیا جائے تو یہ برعت ہے ۔ لیکن اگر جج کے سفر کے لیے اوسٹ کے کائے موائى جهاز استعال كيا جائے توب برعت نہيں ۔

#### قصور واركون

ایک شخص نے سانڈ کو چھٹرا۔اس کے بعد سانڈ نے اس کو اپنی سینگ سے مارا۔الی حالت میں صرف بنہیں کہا جائے گا کہ سانڈ نے آ دمی کو ماراا ورآ دمی میں صرف بنہیں کہا جائے گا کہ سانڈ نے آ دمی کو ماراا ورآ دمی نے اپنے آپ کوسانڈ سے مروایا۔ یہی وہ حقیقت ہے جوایک حدیث میں اس طرح کہی گئی ہے:

الترفدی، ابن ماجه اور البیمقی نے حضرت حذیفه سے روایت کیا ہے که رسول الد سلی الد علیه وسلم نے فرمایا: لا یسنب علی للمؤمن أن یدل نفسه، قالوا و کیف یدل نفسه، قال: یتعوض من البلاء لما لایطیق (مشکوة المصابح، جلد ۲، صفحه ا ک ک) یعنی کسی مومن کواییا نہیں کرنا چاہئے که وہ ایٹ آپ کوذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہوئی شخص کیے اپنے آپ کوذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہوئی شخص کیے اپنے آپ کوذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہوئا ہو۔

یہ حدیث افراد کے لئے بھی ہے اور تو موں کے لئے بھی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کوئی فرد یا قوم کسی بڑی طاقت کوچھیڑے یا اس کوغصہ دلائے اور اس کے بعد بیطافت اس کو پچل ڈالے تو اس فرد یا قوم کے لئے یہ ظلومیت کا معاملہ نہیں ہوگا بلکہ وہ حمافت کا معاملہ ہوگا۔

اکثر الیا ہوتا ہے کہ آ دمی خود ہے ایک مصیبت میں پڑتا ہے اور پھر وہ کی دوسرے کواس کا فرمہ دار قرار دیتا ہے۔ گرالیا کرنا درست نہیں۔ جومصیبت اپنی نا دانی کی بنا پر پیش آئے اس کے لئے آپ دوسرے کوز مہدار نہیں تھہرا سکتے۔ جس تباہی کا سبب خود اپنا غلط اقد ام ہو، اس کا قصور وار دوسرے کو تمہرانا ایک ایسی کوشہر اسکتے۔ جس تباہی کا سبب خود اپنا غلط اقد ام ہو، اس کا قصور وار دوسرے کو تمہرانا ایک ایسی کوشش ہے جو شریعت کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور انسان کیا گیا ہے۔ آبیل فطرت کا یہی وہ اصول ہے جس کو ایک عوامی مثل میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ آبیل جمعے مارے موجودہ دنیا کو بنانے والے نے اس کو اس طرح بنایا ہے کہ یہاں بیل بھی ہے اور انسان بھی۔ ہم تخلیق کے اس نقشہ کو بدل نہیں سکتے۔ ہمارے لئے ممکن صورت صرف یہ ہے کہ ہم پھول کی طرح کا نئے کے ساتھ ذندگی گزارنے کا ہنر سکھ لیں۔

#### اسلامی انقلاب میں عمومی تا ئید

پینمبر اسلام ﷺ کے زمانہ کا ایک واقعہ حدیث کی مختلف کتابوں میں آیا ہے۔ ایک غزوہ (جنگ) میں ایک خودی۔ (جنگ) میں ایک خودی۔ (جنگ) میں ایک خصہ لیا اور زبر دست جنگی کارنا مہانجام دے کر جنگ کوجیتنے میں مدددی۔ لیکن جنگ کے آخر میں پینمبر اسلام ﷺ نے اعلان فر مایا کہ بیٹخص اہل جنت میں سے نہیں ہے بلکہ اہل نارمیں سے ہے۔

جن لوگوں نے اس جنگ میں اس کے بہادرانہ کارنا ہے دیکھے تھے، انہیں آپ کے اس ارشاد پر تعجب ہوا۔ گر جب تحقیق کی گئی تو معلوم ہوا کہ اس آ دمی نے بہادرانہ قال تو ضرور کیا تھا گر آخر میں اس نے خودا پنی تلوار سے اپنے کو ہلاک کرلیا۔ گویا کہ اس کا معاملہ خود گئی کا معاملہ تھا، نہ کہ شہادت کا معاملہ۔

اس واقعہ کے بعد پینمبراسلام ﷺ نے حضرت بلال سے فرمایا کہ اسے بلال ،انھواور بیاعلان کردو کہ جنت میں صرف وی شخص جائے گا جومؤمن ہواور اللہ بیشک اس دین کی مدوفا جرآ دمی سے بھی کرے گا (لایسد خل البجنة الا مومن، و ان اللہ لیوید ھذااللہ بن بالرجل الفاجو) فتح الباری اارے ۵۰ سینیمبراسلام ﷺ کے اس ارشاد سے ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے۔ وہ بیر کہ اسلام نے انسانی زندگی میں جو ہمہ گیرانقلاب برپاکرنا چاہا تھا، اس کا آغاز اگر چنطص اہل ایمان کریں اسلام نے انسانی زندگی میں جو ہمہ گیرانقلاب برپاکرنا چاہا تھا، اس کا آغاز اگر چنطص اہل ایمان کریں گے گر اس کی آخری بھیل نسل درنسل کے تاریخی عمل کے ذریعہ ہوگی۔ اس تاریخی عمل میں نہ صرف مسلم بھی مؤثر طور پر اپنا کردارادا کریں گے۔ پیغیبراسلام کابیار شاد آپ کے بعد کی تاریخ میں مسلم واقعہ بنتا رہا ہے۔ مثال کے طور پر قر آن میں بیاعلان کیا گیا تھا کہ آئندہ آفاق وانس میں ایسی حقیقت بنادیا ہے دور یافتیں عیر شاہوں نے اس پیشین گوئی کو موجودہ زمانہ میں سائنسی حقیق کے بعد جو دریافتیں غیر مسلم قوموں کے ذریعہ ظہور میں موجودہ زمانہ میں سائنسی حقیقت بنادیا ہے۔ یہ جدید دریافتیں غیر مسلم قوموں کے ذریعہ ظہور میں

آئی ہیں۔مسلم افراد کا حصہ ان میں تقریباً نہ ہونے کے برابر ہے۔

ندکورہ واقعہ ایک اعتبار سے ایک انسان کا واقعہ ہے اور دوسرے اعتبار سے وہ ایک اصول کو بتاتا ہے۔ وہ اصول ہے کہ جہال تک آخرت کے انعام یاجت میں داخلہ کاتعلق ہے، وہ صرف مخلص اہل ایمان کے حصہ میں آئے گا۔ گہرے اخلاص اور سچے ایمان کے بغیر کسی شخص کوآخرت کی ابدی جنت ملنے والی نہیں ہے۔

لیکن جہاں تک د نیوی اعتبار سے اسلام کی تاریخ کاتعلق ہے، اس معاملہ میں ایسے افراد کا بھی حصبہ ہوگا جو اخلاص اور ایمان کی شرط پر پورے نہ اتر تے ہوں۔ د نیوی اعتبار سے اسلام کا جو تاریخی قلعہ بننے والا ہے، اس کی تعمیر میں بے شارلوگ براہ راست یا بالواسطہ طور پر حصتہ لیس گے۔ ایسے لوگوں کو خدا د نیا کی بچھ چیزیں بطور معاوضہ دے سکتا ہے، مگر آخرت کا خصوصی انعام ایسے لوگوں کے لیے مقدّ رنہیں۔

ربانیات

#### زندەقلب

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه انه قال: أُطلُب قَلْبَكَ في ثَلاثَة مَواطِنَ. عند سماع القرآن وفي مجالس الذِّكرِ و في اوقات الخلوة. فَان لَم تَجِدْهُ في هذه المَواطِنَ فَسَلِ الله أن يَمُنَّ عليك بقلبِ فإنَهُ لَا قَلْبَ لَكْ.

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہتم تین مواقع پراپنے دل کو تلاش کرو۔قر آن سننے کے دفت اور خدا کے ذکر کی مجلسوں میں اور تنہائی کے دفتوں میں۔اگران مواقع پرتم اپنے دل کونہ پاؤتو اللہ سے درخواست کروکہ وہ تم کوایک دل دے دے۔ کیوں کہتمہارے پاس دل موجو زمیس۔

دل آدی کے جسم میں کیفیت کا سرچشمہ ہے۔ عبداللہ بن مسعود ختی اللہ عنہ کا قول بتاتا ہے کہ ایک مومن سے مختلف احوال میں جو قبی کیفیات مطلوب ہیں، وہ کیا ہیں۔ مثلاً قرآن سننے کے وقت، خدا کی یا دکی مجلسوں میں اور اسی طرح تنہائی کے لمحات میں، یہ تین مواقع وہ ہیں جب کہ دینی اور ربانی کیفیات خصوصی طور پر آدمی کے اندر جاگئی ہیں۔ ان مواقع پر غافل آدمی بھی چونک پڑتا ہے۔ سویا ہوا آدمی بھی جاگ اٹھتا ہے۔ وہ فطرت کی گہرائیوں میں اثر کر سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ آدمی کا دل اگر زندہ ہوتو اس کا حال یہ ہوگا کہ جب اس کے سامنے قرآن پڑھا جائے گاتو اس سے اس کو ربانی غذا ملنے لئے گی۔ جب اس کو خدا کی یاد دلائی جائے گی تو اپنے خالق و مالک کے بارہ میں اس کے اندرونی احساسات جاگ اٹھیں گے۔ جب وہ تنہائی میں ہوگا تو اس کے اندراضساب خولیش کی کیفیت انجر آئے گی۔ وہ اسے آپو فحدا کی سامنے کھڑا ہوایائے گا۔

اگر کسی آدمی کا حال میہ ہوگا کہ بیخ صوصی مواقع بھی اس کی روح میں ہلچل پیدا نہ کریں تو بیاس بات کی علامت ہے کہ اس کے اندر کی بھیتی ویران ہوگئ ہے۔ اس کے اندر فطرت ربانی کے سوتے خشک ہوگئے ہیں۔ جو شخص اپنے آپ کواس حال میں پائے ، اس کو چاہئے کہ وہ اللہ سے اپنے لئے ایک زندہ قلب اور کیفیت سے بھری ہوئی روح کا طالب ہے۔ کیوں کہ اس کے بغیر انسان کی کوئی قیمت نہیں۔ اس کے بغیر کسی انسان پر سعاد توں کا دروازہ کھلنے والانہیں۔

#### قربت خداوندي

ایک حدیث میں اللہ تعالیٰ کا بیار شانقل ہوا ہے کہ: مسر ضت فلم یعدنی ابن آدم (مند احر ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲؍ ۲٫ ۵٫ میں بیار ہوا مگرابن آدم نے میری عیادت نہیں کی ۔ اس کی وضاحت خود حدیث میں اس طرح ہے کہ اگر ابن آدم فلاں مریض کے پاس جاتا تو وہ مجھ کو وہاں پاتا۔

اس کا مطلب ینہیں کہ خدااس مریض کے پاس اس طرح موجود تھا جس طرح کوئی انسان ایک مریض کے پاس موجود تھا جس طرح کوئی انسان ایک مریض کے پاس موجود ہوتا ہے۔اس کا مطلب سے ہے کہ انسان اگر سچے جذبہ کے ساتھ مریض کی عیادت کر بے تو اس عمل کے دوران وہ ملا قات رب کا تجربہ کرےگا۔ بیدالفاظ تجربہ کرب کے معنی میں بیں نہ کہ مشاہد دُرب کے معنی میں۔

ایک مومن کے علم میں یہ بات آئی کہ خدا کا فلاں بندہ بیار ہے۔ مومن کے دل میں اس کے ماتھ ہمدردی کے جذبات پیدا ہوئے۔ اس نے اس کے حق میں دعا کی۔ پھر دہ اس کی ہمدردی کے جذبہ کے ساتھ روانہ ہوا تا کہ اس سے مل کر اس کا حال دریا فت کرے اور اس کی عیادت کرے۔ یہاں تک کہ دہ مریض کے پاس پہنچا۔ اس نے تچی خیرخوا ہی کے جذبہ کے تحت اسے دیکھا: اس کے حق میں سے جذبہ کے تحت دعا میں کیس۔ اس کے دکھ کو اپناد کھ سمجھا اور دل سے اس کے اندریہ جذبہ انجرا کہ اللہ اس کو جلد سے جلد صحت مند کر دے۔

یہ پوراعمل جو کہ تمام تر خدائی جذبہ کے تحت تھا،اس کے دوران برابر خدا کا تصوراس کے ذہن پر چھایار ہا۔ مریض سے ربط کے دوارن وہ ہر لمحہ قربت خداوندی کا تجربہ کرتار ہا۔ یہاں تک کہ شدت احساس سے اس کی آنکھوں سے آنسونکل آئے۔

یمی مطلب ہے ان الفاظ کا کہ اگر انسان اپنے بھائی کی مخلصانہ عیادت کرے گا تو وہ وہاں خدا کو پائے گا۔ اس کے احساسات کی دنیا میں خدا اتر آئے گا۔ مریض کی عیادت اس کے لئے ملاقات رب کا تجربہ بن جائے گی۔

#### حديث قدسي

صیح ابخاری (کتاب المرضی) میں ایک حدیث قدسی اس طرح آئی ہے: اذا ابت المسلم عبدی بسحبیبتیه فصبر عوَّضته منهما المجنة، یوید عینیه (فتخ الباری ۱۲۱/۱۰) یعنی الله عبدی بسحبیبتیه فصبر عوَّضته منهما المجنة، یوید عینیه (فتخ الباری ۱۲۱/۱۰) یعنی الله تعالی نے فرمایا کہ جب میں اپنے کسی بندہ کو اس کی دومجوب آئھوں سے آزماؤں اور وہ اس پرصبر کر بے قومیں ان دونوں کے بدلے اسے جنت دے دیتا ہوں۔

اس کا مطلب مینہیں ہے کہ آئکھ سے محرومی اور جنت کے حصول میں کوئی لازمی رشتہ ہے۔ آئکھ سے محرومی بند ات خود جنت میں داخلہ کا سبب نہیں بن جاتی ۔ اصل میہ ہے کہ اس محرومی پرسچا صبر کرنے والے کے اندروہ صفات بیدا ہوجاتی ہیں جواس کو جنت میں داخلہ کا مستحق بنادیں۔

ایک عالم کا واقعہ ہے۔ وہ دینی مطالعہ میں مشغول رہتے تھے اور کتابیں لکھ کر دین کی خدمت انجام دے رہے تھے۔ مگرادھیڑ عمر کو بہنچ کران کی آئکھیں جاتی رہیں۔ بیان کے لئے انتہائی سخت حادثہ تھا۔ مگرانھول نے اس پر کامل صبر کرلیا۔ اس صبر کا نتیجہ بیہ ہوا کہ ان کا ذہن مایوی اور جھنجھلا ہے کے رخ پر چلنے کے بجائے مثبت رخ پر سوچنے میں مشغول ہوگیا۔

آخر کار ان کی سمجھ میں ایک تدبیر آئی جس کے ذریعہ سے وہ اپنے آپ کو دوبارہ کار آمد بنا سکیس ۔ انھوں نے اپنی کوششوں کوتحریر کے بجائے تقریر کی طرف موڑ دیا۔ ان کے حافظہ میں معلومات کا وسیع ذخیرہ موجود تھا۔ بیہ معلومات اب نئے انداز سے تقریر کی صورت میں ظاہر ہونے لگیس۔ بہت جلد وہ ایک کامیاب مقرر کی حیثیت سے عوام وخواص میں مقبول ہوگئے۔

ان کی باچشم تحریروں میں اگر معلومات دین کی خصوصیت ہوتی تھی ، توان کی بے چشم تقریروں میں معلومات کے ساتھ پرسوز آواز کا اضافہ ہو گیا۔ اس طرح آنکھ کے حادثہ نے ان کے جنتی کر دار کو بڑھا کران کے استحقاق جنت میں مزید اضافہ کر دیا۔ خدا کی نظر میں وہ پہلے سے زیادہ رحمت خداوندی کے مستحق قرار پائے۔

### داخلی کیفیت

قال رسول الله ﷺ ان الله الاینظر الی صور کم و اموالکم لکن ینظر الی قلوبکم و اموالکم لکن ینظر الی قلوبکم و اعمالکم (مشکوة سر۲۲۲) رسول الله فرمایا که الله تمهاری صورتول کواور تمهارے مال کونیس و یکتاب بلکه وهتمهارے دلول کواور تمهارے اعمال کود یکتا ہے۔

عمل کے دو پہلو ہیں، خارجی اور داخلی۔اللہ کے یہاں کی عمل کی قیمت اس کی صورت خارجی کے اعتبار سے متعین ہوتی ہے۔ داخلی احساس کے اعتبار سے متعین ہوتی ہے۔ داخلی احساس اور اندرونی محرک کے اعتبار سے اگر آ دمی اللہ کی رضا کے لئے متحرک ہوا ہے تو اس کاعمل قابل انعام کھہر سے گا۔اوراگر آ دمی کے داخلی وجود اور اس کی اندرونی شخصیت میں اللہ کی رضا طلبی کے سواکوئی اور جذبہ بسا ہوا تھا تو ایسے آ دمی کاعمل رد کر دیا جائے گا۔وہ اللہ کے یہاں کسی انعام کا مستحق نہیں قرار پائے گا۔

ایک شخص دین سرگرمی دکھا تا ہے۔ اس کی دینی سرگرمی اگر خالص اللہ کے لئے ہوتو وہ آخرت کی میزان میں قابل قدر ہے، اور اگر اس کی سرگرمی کا محرک لوگوں کے درمیان عزت حاصل کرنا ہوتو ایسی دینی سرگرمی کی اللہ کے یہاں کوئی قیمت نہیں ۔ ایک شخص اللہ کے نام پر مال خرج کرتا ہے۔ اگر میکام اس نے رضائے الہی کی طلب میں کیا ہے تو وہ آخرت میں اس کا انعام پائے گا۔ کیکن اگر اس سے اس کا مقصد میر تفا کہ وہ لوگوں کے درمیان نمایاں ہوتو اس کا مالی انفاق آخرت میں اس کے پچھے کام کرنے والے جذبہ سے خواہ چھوٹا ہویا بڑا، اس کی قدرو قیمت کا تعین اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کے پچھے کام کرنے والے جذبہ سے ہوتا ہے نہ کہ محض اس اعتبار سے کہ وہ ظاہری طور پر لوگوں کو کیسا دکھائی دیتا ہے۔ جو شخص دنیا کے لئے کام کرے واس کا ممل آخرت کرے اس نے دنیا ہی میں اپنی میں اپنی آخرت کی زندگی میں اس کا بہترین اجر پائے گا۔ اور بلا شبہ سب سے اچھا اجر آخرت کا اجر خرت کا اجر ہے۔

# اسلام کی شناخت

اسلام کی سننا خت می نہیں ہے بلکر تبانی ہے۔ مسلم کی پہچان یہ نہیں ہے کہ اکس کا کلی الگ ہو مسلم کی جہچان یہ نہیں ہے کہ اکس کا کلی الگ ہو مسلم کی حقیقی بہچان برہے کہ اس کی شخصیت عام انسانوں سے مختلف ہو۔ دوراول کے عرب میں رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم کی پہچان یہ نہیں تھی کہ آپ کی زبان ، آپ کا لباس ، آپ کا رہن سہن دوسروں سے مختلف تھا۔ آپ کی بہچان یہ تھی کہ آپ الا بین ہیں۔ بہت سے خداو سے دیس بیں آپ ایک خدا کی عیادت کرنے والے ہیں۔

مدیث میں ہے کہ: خِسبارُکٹم الّبذین (۱۵ وُائوا ذکِسُ اللّهُ و این اج ، کتاب الزحد) بعبی تم میں بہتر وہ لوگ میں کہ جب انفیس و کیھا جاسئے توخدا یا دا کئے۔

اسُلامی شناخت کافیحے تصور یہی ہے۔ سپامومن وہ ہےجس کو دیکھنا اورجس سے ملنا اور میں کے دیکھنا اورجس سے ملنا اور می کے لیے ایک ربانی تجربہ بن جائے۔ جس کا کلام خدا کی عظمت کا اعلان بنا ہوا ہو۔ جس کے سلوک میں حنبی انسان کی خوشبوبسی ہوئی ہو۔جس کا بولنا اس کے سننے والوں کو چپ کر دیتا ہو۔ اورجس کی خاموشی میں لوگوں کو تقریر کی کیفیت محسوس ہونے گئے۔

مومن وہ انسان ہے جس کو خداکی معرفت حاصل ہوگئ ہو۔ جس کاسینہ خداکی یا دسے بھٹ پڑا ہو۔ جو دیکھنے سے پہلے خداکو دیکھنے لگا ہو۔ ایسا انسان اپنے پورے وجود کے ساتھ خداکی ایک نشانی بن جاتا ہے۔ اس کی پوری شخصیت ایک آسانی نور میں نہائی ہوئی ہوتی ہے۔ ایسا آدمی اپنے لباس سے نہیں بہچانا جاتا۔ وہ اپنی اس اندرونی شخصیت سے پہچانا جاتا ہے جو اتنی نمایاں ہوتی ہے کہ وہ اس کے لباس کو بھی ڈھک لیتی ہے۔

یہی ربانی شخصیت مومن کی اصل بہمپان ہے۔ اس کو دیکھنا کسی گروہی التیاز کو دیکھنا ہمیں ہوتا۔ اس کو دیکھنا ایک ایسی مستی کو دیکھنا بن جاتا ہے جو خداکی یا د دلا دسے ، جو دیکھنے والے کے اور خداکی حقیقت اللی کومنکشف کردیے ۔

اسلامی شناخت یہ ہے کہ آدمی کا طرز فکر دوسروں سے مختلف ہوجائے۔اس کے قول ہیں ایک نیا آ ہنگ پیدا ہوجائے۔اس کا اخلاق دوسروں سے الگ دکھائی دہینے گئے۔

## اسلامياصول

عن حذيفة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم: قال: لابنبغی لمسلم ان یذل نفسه مسلم من علی وسلم نے فرایا کسی سلمان کے لامناسب ہیں کہ قيل وكيف يبذل نفسه عال يتعرضهن السلاء لمالا يطيق.

اینے آی کو ذلیل کرے گا۔ فرمایاکہ وہ الیسی بلاکا سامنا كريه سيوه مقابله كي طاقت نه ركمتا هو -

وهايني آپ كو ديل كرس بوهيا گياكه كوئي شخص كيس

حفرت حذریفر روایت کوتے ہیں که رسول السلی الله

(مسندالامام احمد بن منبل ۵/۵ بم)

اس حدیثِ رسول سے اسسلامی زندگی کا ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے۔ وہ بیرکہ اجتماعی زندگی بیں جب کسی کی طرف سے کوئی بلا یا کوئی نالب ندیدہ صور تحال پیش آئے تو اس وقت یہ درست نہیں ہے کہ دمی بعراک کر صاحب بلاسے مکرا جائے۔ بلکہ اس کوسوی سمحہ کریہ طے کرنا چاہیئے کہ دوم کن راستوں میں سے کونساراسنہ اس سے للے زیا دہ مناسب ہے۔

یبلی صورت پہسے کہ آ دی یو محسوس کرے کہ اس سے یاس اتنی کافی قوت ہے کہ وہ کامیاب طور پر مقابله کرے زیا دتی کرنے والوں کو مجبور کرستاہے کہ وہ اپنی زیا دتی سے باز آئیں ۔اگرالیا ہو توآدمى كوچا مئے كه وه جم كر متفابله كرسے تاكه فسادختم مواور اصلاح كى حالت قائم موجائے۔

دوسری صورت یہ ہے کے مست سے عور وف کرے بعد آ دمی اس نتیجہ بر سنچے کہ دونول فلقول میں طاقت کا تناسب نا قابل عبور حد تک غیرنتنا سب ہے۔ حالات ایسے ہیں کہ اگر مقابلہ آرائی کا طلقہ اختیار کباگیا توبرعکس نتیجه نیکلے گا ور حیو انقصان زیادہ بڑانقصان بن جائے گا۔ اگرایسا ہو تولازم ہے كه آدمى صبرو اعراض كاطريقه اختيار كرك ورصاحب بلاس مالجه.

مزيديه كداع اف كامطلب بزدلى نبيس به بلكه وقف تيارى بعداس كامطلب يربع كدادى اپنے وقت اور اپنی طاقت کو مکرا کوسے بچا کر مزیر تیب اری بیں لگائے، وہ اپنے آپ کو زیا دہ ستحکم بنانے کی تد ہر کرے ۔ تاکہ آئندہ کوئی شخص اس کے خلاف زیا دتی کی ہمت نذکر ہے، اور اگر کوئی زیا دتی کی ا كارروالى كرے توآدمى كے ياس اسس كے توڑ كے لئے كافى طاقت موجود ہو۔

يرجى اسلام كے اصولول ميں سے ايك اہم اصول ہے۔

## صحت فكر

رولیات میں پیغیبر اسلام علیہ سے جودعائیں نقل کی گئی ہیں، ان میں ہے ایک دعاء یہ ہے:
اللّٰهِم ارنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وارنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه وار نا الاشیاء کما
هی (اے اللّٰہ، تو ہمیں حق کوحق کی صورت میں دکھااور ہمیں اس کی پیروی کی توفق دے اور ہمیں
باطل کوباطل کے روپ میں دکھااور ہمیں اس سے نیخے کی توفیق دے ۔ اور اے اللّٰہ، تو ہمیں چیزوں کو ویسائی دکھا جیسا کہ وہ ہیں)۔

موجودہ دنیامیں انگنت چیزیں ہیں، اور ہر چیز کے بے شار پہلو ہیں۔ اس طرح خود انسان بھی چیز ول کو کیے ایک ہی حالت کے تحت چیز ول کو چیز ول کو کیے ایک ہی حالت کے تحت چیز ول کو مختلف زاویہ سے اور مختلف رخ سے دیکھتا ہے۔ اس بنا پر ہر آدمی کے لئے اور ہر وقت یہ اندیشہ رہتا ہے کہ وہ کوئی خلاف واقعہ رائے قائم کرلے ، وہ ایک ایسی رائے قائم کرلے جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہ ہو۔

الیی حالت میں آدمی اگر کوئی درست رائے قائم کرناچاہتاہے تواس کے لئے اسے بہت زیادہ اہتمام کرنا پڑے گا۔ وہ سارے متعلق پہلوؤں کو سامنے رکھ کراپنی رائے بنائے۔ اس کے ساتھ وہ مسلسل خداسے صحت فکر کی دعا کر تارہے۔ کیوں کہ کوئی بھی شخص خدا کی مدد کے بغیر اس دنیا میں درست رائے تک نہیں پہنچ سکتا۔

اس دنیامیں چیزیں اس طرح ملی جلی ہیں کہ ہر وقت بید اندیشہ ہے کہ آدمی حق کو باطل کے روپ میں دکھے لیے۔ ایس حالت میں غیر معمولی کو شش کے بعد ہی ہی ممکن ہو سکتا ہے کہ آدمی حق کو حق کی صورت میں دیکھے، اور باطل اس کو صرف باطل کے روپ میں نظر آئے۔

یہ کسی آدمی کے لئے بہت بڑی نعت ہے کہ اس کو وہ نگاہ حاصل ہو جائے جو چیزوں کو وہیاہی دیکھنے لگے جیسا کہ باعتبار حقیقت وہ ہیں۔ آدمی کو چاہئے کہ وہ سب سے زیادہ اس کی کوشش کرے،وہ سب سے زیادہ اس کو خداسے مائے۔

#### فراست مومن

قرآن میں تاریخ کے بعض واقعات کا ذکر کرنے کے بعدارشاد ہوا ہے: ان فسی ذلک لآیات لیلمتوسمین (البحجر ۵۵) اس آیت میں متوسم کی تشریح متفرس سے کی گئی ہے۔ یعنی ان تاریخی واقعات میں نشانی ہے اہل فراست کے لئے (البجسامع لاحکام القرآن للقرطبی ۱۰ / ۲۲)

اس سلسلہ میں ایک حدیث بھی آئی ہے جواس کی مزید وضاحت کرتی ہے۔ ایک روایت کے مطابق ،اس حدیث رسول کے الفاظ ہے ہیں:

احذروا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله مؤن كى فراست سے بچوكوں كه وہ الله وينظر بنور الله نورے ديكھا ہے اور وہ الله كى توفق سے كلام آى القرآن للطبرى ١٢ / ٢٠٧)

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالی پر ایمان آ دمی کے اندر بیصلاحیت پیدا کرتا ہے کہ وہ چیزوں کو ربانی نظر سے دیکھے اور معاملات کے اوپر اس اعلیٰ اسلوب میں کلام کرنے لگے جو خدا کی خصوصی تو فیق سے کسی کو حاصل ہوتا ہے۔

مومن اور غیرمومن کا فرق ہے ہے کہ غیرمومن چیز درل کے ظاہر کو دیکھ کراپی رائے قائم کرتا ہے۔ جب کہ مومن چیز ول کے ظاہر سے گزرگراس کے باطن تک پہنچتا ہے۔ وہ اندرونی حقائق کے اعتبار سے اپنی رائے قائم کرتا ہے۔ یہی وہ خاص صفت ہے جس کی وجہ سے دونوں کی رابوں میں ہے فرق بیدا ہوجا تا ہے کہ ایک کی رائے بے پناہ حد تک طاقت ور ہوتی ہے۔ اور دوسرے کی رائے بے وزن اور بے ارثر ہوکررہ جاتی ہے۔

مثلاً ایک شخص ہے جس کواللہ سے تعلق نہیں۔ وہ بس اپنی ذات میں جیتا ہے اور اپنی عقل سے رہنمائی لیتا ہے۔ ایسے خض کوایک آ دمی گالی دیتا ہے۔ وہ اس کے ساتھ زیادتی کرتا ہے۔ اب کیا ہوگا۔

اب بیہ ہوگا کہ اس شخص کی انا بھڑک اٹھے گی۔اس کی عقل اس کو بتائے گی کہ اس آ دمی کو سبق سکھانا ہے۔ اگر میں نے اس کو سبق نہیں سکھایا تو وہ مجھ کو ہز دل سمجھ لے گا اور آئندہ میرے خلاف زیاد تیوں کے لئے وہ اور بھی جری ہوجائے گا۔ بیسوچ کروہ فدکورہ آ دمی سے لڑ جائے گا۔خواہ اس کے نتیجہ میں اس کو مزید تباہی کے سوا بچھاور ملنے والا نہ ہو۔

اس کے برعکس جس آ دمی کے خوف خدانے اس کومتواضع بنارکھا ہو۔ جس کوخداکی بڑائی کی معرفت اس طرح حاصل ہو جائے کہ اس کہ اندر سے اپنی بڑائی کا احساس نکل جائے ۔ ایسے آ دمی کا حال یہ ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس کے خلاف اشتعال انگیز بات کر ہے تو اس کی تو اضع کی نفسیات اس کو اس انجام سے بچائے گی کہ وہ اشتعال انگیزی پر بھڑک اٹھے۔ اس کا خوف خدا اس بات کا ضامن بن جائے گا کہ بھڑکا نے والی بات کے باوجودوہ معتدل بنار ہے۔

اشتعال انگیزی پر بھڑک اٹھنے والا آ دمی اگر اپنی عقل کو کھو بیٹھتا ہے تو اشتعال انگیزی پر نہ بھڑ کنے والے آ دمی کو بیٹھتا ہے تو اشتعال انگیزی پر نہ بھڑ کنے والے آ دمی کو بیٹھسوصیت حاصل ہوگی کہاس کے جذبات پوری طرح اس کے قابو میں ہوں اور اس کی عقل معالمے کوٹھیک ٹھیک سمجھے اور درست طور پر اپنی جوابی کاروائی کامنصوبہ بنائے۔

مومن کی یہی صفت ہے جواس کوصاحب فراست بناتی ہے۔اس کے نتیجہ میں وہ بے پناہ حد تک نا قابل تسخیر ہوجا تا ہے۔

مومنانهٔ مل ، دوسر کے نظوں میں ، ایک صابرانهٔ مل ہے۔ اور غیر مومنانهٔ مل اس کے مقابلے میں ایک عاجلانهٔ مل دصابرانه کاروائی منصوبہ بند کاروائی کا نام ہوتی ہے، اور صابرانه کاروائی کا نام ہوتی ہے، اور صابرانه کاروائی کا نام ۔ اور یہ ایک حقیقت ہے کہ عاجلانه کا روائی ہمیشہ ناکام ہوتی ہے، اور صابرانه کاروائی ہمیشہ کا میاب۔ تاریخ کے تمام تجربات اس کی تقید بی کرتے ہیں۔ یہ ایک ایسامسلمہ ہے جس میں کوئی ہمیں استثناء نہیں۔

# کامیاب زندگی

پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک شخص آیا۔ اس نے کہا کہ اے اللہ کے رسول، مجھے کوئی ایس بات بتا ہے جس کے ساتھ میں جیوں، اور وہ لمبی نہ ہو کہ میں اسے بھول جاؤں۔ آپ نے فرمایا: لا تعفض برمؤ طاامام مالک، ۱۵۲) یعنی تم غصہ نہ کرو۔ یہ موجودہ دنیا میں کامیاب زندگی حاصل کرنے کاسب سے زیادہ یقینی اصول ہے۔ ایک فرد کے لئے بھی اور پوری قوم کے لیے بھی۔

غصہ کیا ہے۔غصہ در اصل تا پہندیدہ صورتِ حال کا منفی جواب (negative response) ہے۔ موجودہ دنیا میں مختلف اسباب سے ہر لمحہ کسی نہ کسی نا پہندیدہ صورت حال سے سابقہ پیش آتا ہے۔ بھی کوئی ایسی بات پیش آجاتی ہے جس سے آپ کی انا بھڑک اٹھتی ہے۔ بھی کسی کی ایک روش سے آپ کے اندر انتقام کا جذبہ پیدا ہوجاتا ہے۔ بھی مفاد کا نگراؤ آپ کے اندر خالفانہ جذبات کو جگا دیتا ہے۔ بھی ایسا ہوتا ہے کہ کسی سے آپ کی امیدیں پوری نہیں ہوتیں اور آپ کے اندر اس کے خلاف نفرت کے جذبات بھڑک اٹھتے ہیں۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ نفرت کے جذبات بھڑک اٹھتے ہیں۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ یہی سب وہ چیزیں ہیں جن کوانسانی زبان میں غصہ کہا جاتا ہے۔ یہی سب وہ چیزیں ایسان کی سوچنے کی صلاحیت کو چھین لیتا ہے۔ وہ آ دمی کواس قابل نہیں رکھتا کہ وہ حقیقت پیندانہ انداز میں اپنے عمل کا نقشہ بنائے ۔ وہ اس کی جائے تخ یب کے داستہ پر ڈال دیتا ہے۔ غصہ آ دمی دوسرے کے خلاف کرتا ہے، گرا پنی حقیقت کے بجائے تخ یب کے داستہ پر ڈال دیتا ہے۔ غصہ آ دمی دوسرے کے خلاف کرتا ہے، گرا پنی حقیقت کے اعتبار سے وہ بمیشہ آ دمی کے اپنے نقصان کا باعث بنتا ہے۔

موجودہ دنیا آزمائش کی دنیا ہے۔ یہاں ہرایک کے ساتھ ایسے واقعات پیش آتے ہیں جواس کوشتعل کردیں، جواس کے اندر منفی نفسیات کو جگا دیں۔ اس صورت حال کو بدلنا کسی کے لیے ممکن نہیں۔ ایسی حالت میں کامیاب زندگی کی تغییر کا طریقہ صرف یہ ہے کہ آ دمی صبر مخل کی روش اختیار کرے۔ وہ اشتعال کے باوجود شتعل نہ ہونے کا آرٹ سیکھ لے۔ وہ اُن حالات کے ساتھ ایڈ جسٹ کرے رہ سیکے جن کو بدلنے کی قدرت اُس کو حاصل نہیں۔

زندگی میں وہ صورت حال کیوں پیش آتی ہے جب کہ ایک آ دمی کو دوسرے آ دمی کو دوسرے آ آ دمی کے خلاف غصّہ آئے۔اس کا سبب بیہ ہے کہ موجودہ دنیا میں خدانے ہرایک کو آزادی دی ہے کیوں کہ موجودہ دنیا امتحان کی دنیا ہے،اور آزادی کے بغیرامتحان ممکن نہیں۔

اس کا مطلب ہے کہ جب غصہ کی صورت حال پیدا ہوتو آدمی کو بیسو چنا جائے کہ وہ اگر اپنے غصہ کو انتقام بنائے گا اور فریق ٹانی سے لڑنے کی کوشش کرے گا تو اس کا بیلڑنا کسی انسان سے لڑنا ہوگا۔ ایسی حالت میں غصہ کرنے والے کی نہیں ہوگا بلکہ خدا کے مقرر کئے ہوئے فطری نقشہ سے لڑنا ہوگا۔ ایسی حالت میں غصہ کرنے والے کی ناکا می بھین ہے۔ کیوں کہ بیا کہ واقعہ ہے کہ کوئی بھی شخص اتنا طاقتو رہیں کہ وہ خدا کے بنائے ہوئے فطری نقشہ سے لڑکر جیت سکے۔ جب ایک آدمی غصہ کو ہر داشت کر لے تو وہ اپنے آپ کو بہت بڑے خدائی انعام کا مستحق بناتا ہے کیوں کہ ایسے موقع پر غصہ کو ہر داشت کر لینا خدا کے فطری نظام کے اعتراف کے ہم معنی ہوتا ہے۔

# حكمت اسملام

## خطرہ کہاہے

ایک عربی پرچه میں ایک مضمون نظر سے گزرا۔ اس کاعنوان تھا: الاقلیات المسلمة تو اجه خطر الذو بان ۔ یعنی مسلم اقلیتوں کواس خطره کا سامنا ہے کہ وہ اکثریتی فرقہ میں گھل مل جائیں۔ حدیث میں آیا ہے کہ الاسلام یعلو ولا یعلیٰ (اسلام ہمیشہ غالب رہتا ہے وہ بھی مغلوب نہیں ہوتا) فتح الباری ۲۲۱س یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب اسلام کواللہ تعالیٰ نے غلبہ کی حیثیت عطافر مائی ہے تو اس کے لیے مغلوب ہونے یا جذب ہوجانے کا خطرہ کیوں محسوس کیا غلبہ کی حیثیت عطافر مائی ہے تو اس کے لیے مغلوب ہونے یا جذب ہوجانے کا خطرہ کیوں محسوس کیا

جار ہاہے۔

اس کی وجہ بالکل سادہ ہے اور وہ اسلام اور مسلمانوں میں فرق نہ کرنا ہے۔ کوئی مسلم گروہ اپنے زوال کی بنا پر مذکورہ قسم کے خطرہ میں مبتلا ہوسکتا ہے کین اسلام ، ایک ربانی نظریہ کی حیثیت سے اس سے ارفع واعلیٰ ہے کہ اس کوکسی بھی حال میں غیر اسلامی طاقتوں سے مغلوب ہونے یا ان میں جذب ہوجانے کا خطرہ لاحق ہو۔

حقیقت سے کہ جب بھی مسلمانوں کے لیے بیہ خطرہ پیدا ہو کہ وہ کسی غیر مسلم طاقت سے مغلوب ہوجائیں گے یااس میں جذب ہوجائیں گے تو پیشگی طور پر یہ بچھنا جا ہے کہ اس کی وجہ خود مسلمانوں کا اسلام میں کمزور ہونا ہے نہ کہ غیر مسلموں کا ان کے مقابلہ میں طاقتور ہوجانا۔

اس لیے جب بھی اس تم کا خطرہ پیدا ہوتو مصلحین کو چاہئے کہ وہ خود مسلم نسلوں کو دوبارہ اسلام پراٹھانے کی کوشش کریں۔ وہ ان کے کیس کوقو می کیس کے بجائے اسلام کا کیس بنا دیں۔ اس کے بجائے غیر مسلم طاقتوں کے خلاف قولی یاعملی ہنگامہ آرائی کرنا ایک غیر متعلق فعل ہے جس کا خدا کی اس دنیا میں کوئی فائدہ نکلنے والانہیں۔ مسلمانوں کا ہر مسئلہ داخلی کمزوری کا مسئلہ ہے۔ مسلمانوں کے ہر مسئلہ کو صرف داخلی استحکام کے ذریعہ کل کا جاسکتا ہے۔

#### اصلاح میں تدریج

ایک روایت کے مطابق، حضرت عائشہ نے فرمایا کہ قرآن میں سب سے پہلے وہ آئیں اور صورتیں نازل ہوئیں جن میں جنت کا اور جہنم کا ذکر تھا۔ یہاں تک کہ جب لوگ اسلام کی طرف مائل ہوگئے تو اس کے بعد حلال وحرام کے احکام اتر ہے۔ اور اگر ایسا ہوتا کہ شروع ہی میں بی حکم اتر تا کہ تم لوگ شراب نہ پیوتو یقیناً لوگ کہ جم شراب بھی نہیں چھوڑیں گے۔ اسی طرح اگر شروع ہی میں بی حکم اتر تا کہ ذنانہ کروتو لوگ کہتے کہ ہم بھی ذنانہیں چھوڑیں گے (صحیح البخاری، کتاب فضائل القرآن، باب تالیف القرآن، بحو الله فتح الباری، ۸۸ (۲۵۵)

اس روایت سے ایک عظیم حکمت نبوی معلوم ہوتی ہے۔ یہ وہی مملی حکمت ہے جس کو تدریج (graduation) کہا جاتا ہے۔ انسان کی اصلاح ایک مشکل اور پیچیدہ کام ہے۔ انسان عام طور پر پچھ خیالات اور عادات سے مانوس ہوجاتے ہیں۔ وہ اسی کو درست سمجھنے لگتے ہیں۔ اس بنا پروہ کسی نئی چیز کو فوری طور پر قبول کرنے کے لیے تیانہیں ہوتے۔ ایسی حالت میں انسانوں کی اصلاح کا واحد طریقہ سے کہاس کام کو حکمت اور تدریج کے ساتھ کیا جائے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے عرب میں پہلے لوگوں کی سوچ کو بدلا۔ لوگوں کے اندر قبولیت کا مزاج پیدا کیا۔ یہاں تک کہ جب ان کے اندر اصلاح کو قبول کرنے کی استعداد پیدا ہوگئ تو اس کے بعد آپ نے شری احکام کا نفاذ فر مایا۔ اگر آپ فکری تطهیر اور مزاج سازی کے بغیر شریعت کے قوانین نافذ کرتے تو بیانسانی فطرت کے خلاف ہوتا، اور وہ انقلابی نتیجہ برآ مدنہ ہوتا جوعرب کے ساج میں برآ مدہوا۔

# *خاموشی صروری ہے*

ایک روایت کے مطابق رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ جوشخص الٹریر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو تواس کو جا ہیے کہ عملی بات بولے ورنہ چیپ رہے (من کان یومن باللہ والیوم الآخد فلیقل خیرا اولیصمت)

حقیقت یہ ہے کہ چپ رہنا بھی اتنا ہی اہم ہے جتنا کہ بولنا۔ بعض مواقع ایسے ہوتے ہیں ہماں بولنا انتہائی حزوری ہوتا ہے اس لیے اس شخص کو گونگا شیطان (ستیطان اخرس) کہا گیا ہے جو بولنے کے موقع پر رز بولے مگر اسی کے ساتھ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بعض مواقع ایسے ہوتے ہیں جب کہ چپ رہنا ہی زیادہ صبح اور صروری ہے۔

خاموشی کے صروری ہونے کی ایک مثال عزوہ احدکا واقعہ ہے۔ رسول الترصلی الترعلیہ وسلم زخمی ہوگئے سے اور ایک غاریں لوگوں کی نکا ہوں سے پوشیدہ سے۔ یہاں تک کہ دشنوں نے اعلان کر دیا کہ محراقت کر دیا گئے۔ صحابہ پر سرایسگل جھاگئی۔ اس دوران ایک صحابی کی نظر آپ پر بڑی۔ وہ بول بڑے کہ رسول التر یہاں ہیں۔ اس وقت رسول الترصل الترعلیہ وسلم نے بولے بغیراستارہ سے ان کو منے کیا کہ چپ رہو (امتدارالیہ الدوسول ان اصحب ) اس کی ایک مثال وہ حدیث ہے جس میں کہا گیا ہے کہ اگر تم اپنے سامنی سے کہوکہ چپ رہو، جب کہ اما م خطبہ دے رہا ہو تو تم نے تعوفعل کیا (اخا قلت دصاحبات اسکت والاسام پخطب فقد لغوت) انفرادی مجالس میں بھی خاموشی کا یہ اصول صروری ہے۔ گرجب معاملہ قوم کا ہوتو اس کی انہیت لاکھوں گئا بڑھ جاتی ہے کسی نازک موقع پر ایک رہنا کی خاموشی ایک بڑے فیاد کورو کے کا سبب بن جاتی ہے۔ اس طرح ایک رہنا کی بے میں ادر کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سبکرٹوں انسان مارے جائیں اور کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سبکرٹوں انسان مارے جائیں اور کروروں روپے کی جا نداد جلا کر خاک کردی جائے۔ اسی مفہوم میں سب خاموشی کے اصول کو توٹر نا ہے :
میں سبطر کسوت خاموشی کے اصول کو توٹر نا ہے :

The greatest number of failings in a community come from breaking the rule of silence.

## خاموشى كىطاقت

رسول الشرصلى الشرعليروسلم كه باره بين مدين بين آتا مه كراب وير دير تك فاموش رست سنة سنة عند في الشرعليروسلم كه باره بين مدين بين آتا مه كراب وير دير تك فاموش كاطريقة اختيار كرو: وسنة سنة سنة المدين من الدارى الترفذى الدارى ال

بہ حدیث جوامع الکلم میں سے ہے۔اس کے بہت سے پہلو ہیں۔ ایک اہم پہلو وہ ہے جو طریق کارسے تعلق رکھنا ہے۔ اس اعتبار سے اس کامطلاب یہ ہے کشور وغل کاطریقہ اختیار کرنے والا اس دنسیا میں ناکام ونامراد رہتا ہے۔ اور جو آدمی خاموش تدبیر کاطریقہ اختیار کر ہے،اس کو یہ خوش قسمتی حاصل ہوگی کہ فوانین فطرت اس کاساتھ دیں گے اور وہ کامیا بی کی مطلوب مزل کے بہتے کر رہے گا۔

آ ویلر (Johann Kaspar Lavater) اسم ۱۵ میں زیورک میں پیدا ہوا، ۱۸۰۱ میں وہیں اس کی وفات ہوئی۔ فطرت کے اس قانون کواس نے ان الفاظیں ببان کیا کہ وہ تخص بولن نہیں مات جوجی نہیں رہ سکتا۔ وہ اس سے اور بھی کم واقعت ہے کہ زیادہ موٹر طور پر کوئی کام کس طرح کمیا جائے :

He knows not how to speak who cannot be silent; still less how to act with vigor and decision.

چپ رہے والاسوچاہے ، اور جواد می سوپے وہی اس لائت ہوتا ہے کہ ہر اور موثر اندازیں کام کرسکے۔ اسی طرح جواد می چپ رہتا ہے وہ اپنے ذہن میں اپنے عمل کانقٹ بنا تا ہے۔ وہ نصوبہ بنداندازیں اپنے عمل کا خاکہ تیار کرتا ہے ، اور جواد می منصوبہ بندصورت بیں اپناعملی اقدام کر سے ، اس کا یہ فطری حق ہے کہ خدا کی اس دنیا میں وہ لازماً کامیاب ہو۔ اپناعملی اقدام کر سے ، اس کا یہ فطری حق ہے کہ خدا کی اس دنیا میں وہ لازماً کامیاب ہو۔ خاموش رہنے والا اس قابل ہوتا ہے کہ وہ اپنی قوتوں کو زیادہ تیجہ خیز طور پر استعال کر سکے۔

#### سنت کے خلاف

۔ جنوری ، ، ، ۱۵ واقعہ ہے۔ شہری ایک بس ایک بڑی ساتمبلم گاہ کے سامنے سے گذری ۔ آتفاق سے ایک میلان طالب علم بس کی زد میں آگیا اور اس کے نیچ دب کر ہلاک ہوگیا۔ حادثہ کی خبرسن کرتعلیم گاہ کے معلم طلبہ وہاں آئے تو ڈرائیور بھاگ چکا تھا۔ البتہ بس سامنے کھڑی ہوئی تھی ۔ طلبہ نے بس کو آگ لگادی ۔ مزید انھوں نے یہ کیا کہ جوبس ا دھرسے گذرتی اس کوروکتے اور آگ لگائے ۔ آگ بجانے کے بیے فار بریگی ڈرگ آئے تو ان کو بیتر مارکر بھگا دیا۔ پولیس آئی تو انھوں نے پولیس بریجی بیتر مار نے شروع کیے ۔

اب بولیس کی باری تقی ۔ بولیس عضد میں بے قابو ہوکر طالب علموں کے اوپر ٹوٹ بڑی ۔ اس کے باس ہے بیاس ہتھیار سے ۔ اس نے بر مرف یہ کیا کہ سڑک پر کھڑے ہوئے طالب علموں کو مارا بلکہ وہ ہاسل میں اور تعلیم کاہ کے کروں میں گھس گئی ۔ اس نے سیکڑوں طالب علموں کو مار مارکر بری طرح زخمی کر دیا ، وغیرہ ۔ اس طرح کے واقعات ہندستان میں بچھلے بہ سال سے مسلسل بیش آرہے ہیں ۔ ان کی شکلیں مختلف ہوسکتی ہیں مگر کہانی سب کی ایک ہے ۔ ایسا ہروا قعہ ہمیت مسلانوں کی کسی اشتعال انگیز کارروائی سے سروع ہوتا ہے اور وہ ہمیت مسلانوں کے سے دیجانی و مالی نقصان برختم ہوتا ہے ۔ جھوٹے بڑے سے سروع ہوتا ہے اور وہ ہمیت مسلانوں کے سند یہ جانی و مالی نقصان برختم ہوتا ہے ۔ جھوٹے بڑے تمام واقعات کو شمار کیا جائے تو چالیس سال میں ان کی تعداد بہ ہزار تک بہونی جگی ہوگی ۔ جب بھی ایسا واقعہ ہوتا ہے تو مسلانوں کے شام اصاغ اور اکا بر بلا استثنار یہ کرنے ہیں کہ وہ یک طرف طور پر پولیس اور انتظامیہ کو برا بھلا ہمتے ہیں ۔ کوئی ایک بھی قابل ذکر شخص ایسا نہیں جو اس طرح کے معاملات بولیس اور انتظامیہ کو برا بھلا ہمتے ہیں ۔ کوئی ایک بھی قابل ذکر شخص ایسا نہیں جو اس طرح کے معاملات میں میں کے اور اکھیں تنبیہہ کرے ۔

ہارے یہ تمام لیڈر بلات بہدست کے فلان علی کررہے ہیں ۔ اور حدیث کے مطابق ، ہر بات ہو سنت کے خلاف ہو وہ بدعت ہے ۔ اور ہر بدعت کا آخری انجام تباہی ہے ۔ بجیلی نصف صدی سے مسلمان جو کچھ بھگت رہے ہیں وہ سنت سے اسی انخراف کا نینج ہے ۔ مسلمانوں کا مذکورہ عمل سنت سے اسی انخراف کا نینج ہے ۔ مسلمانوں کا مذکورہ عمل سنت سے انخراف کیے ہے ۔ اس کو سمجھنے کے لیے ایک حدیث کا مطالعہ کیجے ' :

قال الامام احمد حدثنا عمروب عاصم عن حضرت مذيف رضى الشرعة بيان كرت بي كه

رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم نے فرمایا۔ کسی مسلمان کے یہ مناسب نہیں کہ وہ اپنے آپ کو ذلیل کرے۔ پوچھاگیا کہ کیسے کوئی شخص خود اپنے کو ذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہ وہ ایسی بلار کاسب منا کرے جس سے نیٹنے کی اسے طاقت نہ ہو۔ کرے جس سے نیٹنے کی اسے طاقت نہ ہو۔

حماد بن سلمة عن على بن زبيد عن الحسن عن جندب عن حذيفة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: لا ينبغى لمسلم ان بيذل نفسه - قبيل وكيف يذل نفسه - قبيل وكيف يذل نفسه - وكذا رواة بنعمض من البلاء لما لا يطيق - وكذا رواة المترمذى وابن ما جه -

اس مدیث کی روشنی میں دیکھے تو مذکورہ قسم کے واقعات میں پولیس یا اکثریتی فرقہ کی شکایت کرنا سراسرغیرمسنون فعل ہے۔ ایسا ہر واقعہ خود اپنی غیر اسلامیت کی داستان ہے نہ کدا غیار کے ظلم کی داستان۔
کیوں کہ اس ملک میں مسلمان جب اقلیت میں ہیں اور جب یہ معلوم ہے کہ مسلمانوں کی متشردانہ کاردوائی کے بعد پولیس آئے گی۔ اور موجودہ حالت میں یہ بھی معلوم ہے کہ پولیس جب آئے گی تووہ یک طرفہ طور پر مسلمانوں کی مار بیٹ کرے گی اور مسلمان اس کو ہرگز روک نہ سکیں گے۔ امیں صورت میں مذکورہ قول رسول کے مطابق ، منون طربقہ یہ ہے کہ ملمان ابتدائی استعمال کا واقعہ نہ کریں۔ وہ ایسے آغاز سے قول رسول کے مطابق ، منون طربقہ یہ ہے کہ ملمان ابتدائی استعمال کا واقعہ نہ کریں۔ وہ ایسے آغاز سے ایسے آب کو بچائیں جس کے متعلق معلوم ہے کہ اس کا انجام لازمی طور پر ان کے خلاف نے گئے گا۔

مدین میں ارت دہوا ہے کہ مومن ایک بل سے دوبار نہیں ڈساجا تا۔ ( ہلوین لایلد ع مدہ جعر مرتبین ) گرسلانوں کا عال یہ ہے کہ ایک ہی بل بیں وہ روزانہ ہاتھ ڈالیتے ہیں اور ہر روزاس سے ڈسے جاتے ہیں ۔ کسی نادان شخص نے بھڑ کے چیتہ میں جرف ایک بارہا تھ ڈالا ہوگا۔ مسگر مسلانوں کا عال یہ ہے کہ وہ روزانہ بھڑ کھے چیتہ میں ہاستہ ڈال رہے ہیں اور روزانہ اس کا انجبام بھگت رہے ہیں ۔ کیا اس کے با وجودان کا بہ دعویٰ درست ہوسکتاہے کہ اسلام کو وہ ابیت ادین سیمھنے ہیں ۔ وہ محسلی انٹر علیہ وہم کو ابنار سول مانتے ہیں ۔ دین اور رسول کا مفہوم اگر وہی ہوجو تعنت کی کابوں ہیں انکھا ہوا ہے توان کا دعویٰ درست نہیں ۔ اور اگر سلمانوں کا ابناکوئی علیم وہ نوست ہوسکت بیں انھوں نے بطورخودان الفاظ کا کوئی دوسر امفہوم لکھ رکھا ہو توالیت ان کا دعویٰ درست ہوسکت ہیں انھون کو جاننا جا ہے کہ ایسے کی ایسے کسی بعنت کی قیمت ان کے اپنے نزدیک خواہ کتی ہی ڈیا دہ ہو، خدا اور خلق کے نزدیک اس کی کوئی قیمت نہیں ۔

## قال نشر، قال السول

قرآن میں مسکرین حق کا ذکر کرتے ہوئے ارت دہوا ہے کہ \_\_\_\_اور انھوں نے شروع کیا تم سے پہلی بار ( وَهُمَ مِه وُاكم اوّل مدة ، التوب ١١٠) مفسرين في اس كى تشريح ميں يہ تول نقل كيا ك البادئ اظلم ( سروع كرف والازياده ظالم ب)

مديث مين آيا م كررسول الله صلح الله عليه ولم في فرمايا:

عن ابي هربيرة ، قال قال رسول الله صلى الله تصرت ابوم ريره كهت بي كه رسول السُّر صلح الله سے کہوکہ جیب رہو جب کر امام خطبہ دے رہاہوا توتم نے تنو کام کیا۔

عليه وسلم اذا قلتَ لصاحبكَ يوم الجمعة انصِت عليولم نے فرما ياكرجمعه كے دن تم ابين التى والامام يخطبُ فت دلغوتَ

(متفقعليه)

قرآن کی مذکورہ آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جب دو آ دمی آبس میں لڑجا کیں توان میں سے جستنص نے محراؤیں بہل کی اے، وہ زیادہ بڑا نلالم قراریائے گا۔ اجماعی زندگی میں اختلاف یاشکایت کے مواقع آتے ہیں۔ مگرایسے مواقع پر آدمی کو پرامن ندبیر برید کے رساہے۔اس کے بیے کسی حال میں یہ جائز نہیں کہ وہ حد کو یار کرکے شکراؤ اور تصادم کے میدان میں داخل ہوجائے۔ اویر جو مدیث نقل کی گئی ، اسس سے ایک اور اسسلامی اصوٰل معلوم ہوتا ہے۔ وہ یہ کہ اگر ایک آدمی غلطی کر بیطے تو دوسسرے آدمی کو چاہیے کہ وہ اس سے اعراض کرے ، وہ ہرگز جوابی غلطی نه کرے۔ جوابی غلطی ، ایک غلطی کو دوغلطی بنا دیتی ہے۔ وہ اس برائی میں مزیداصنا فہ کر دیتی ہے جس کوبرداشت نہ کر کے اس کے خلاف اقدام کیا گیا تھا۔

به خدااور رسول کا حکمے ۔ اس کے مطابق اُدمی کوبہای علطی سے بھی بجیا ہے اور دوسری جوابی غلطی سے بی رکیوں کہ لی غلطی کرنے والا اگر ظالم ہے تو دوسری غلطی کرنے والا لاغی ۔ اس دنیا بیں سب سے بڑا ظلم کرنے والا وہ ہے جو جارجیت کا آغاز کرے۔ اورسب سے زبا دہ لنو کام کرنے والا وہ ہے جو ایک غلطی کے بعد دوسسری غلطی کرسے ۔ السّرسے ڈرنے والے

لوگوں کوظلم سے بھی بخاہے اور لغو کام کرنے سے بھی ۔

اسسلام اولاً ضا دکی بہل کرنے والوں کوروکتا ہے۔ اور اگر کوئی شخص بہلی نا دانی کر بیٹھے تو اسسلام کا تاکیدی حکم یہ ہے کہ فریق ثانی ہرگز دوسسری نا دانی نہ کرے۔

ہندستان میں ہوئی کے دن ایک ہندو کو مسلانوں کے اوپر رنگ ڈال دیتا ہے۔ مسلان مشتقل ہوکر روٹ نے گئے ہیں۔ اور بھرساری بہتی میں فرقہ وارانہ فیا دبھوٹ پڑتا ہے۔ پاکستان کے ایک ہوٹل میں کسی مسئلہ پر تکرار ہوئی ہے۔ ایک بھٹان کو جہا جرین کے اوپر گرم چائے کی بیا لی بھینک دیتا ہے۔
یہ مہا جرین مشتقل ہوکر اور پڑتے ہیں۔ اور اس کے بعد پورے شہر میں مہا جرمسلان اور بچھان مسلان کے درمیان جنگ نشروع ہوجاتی ہے۔

ان واقعات میں بلاشبہ فسا دکا آغاز کرنے والا ہندستان میں ہندو اور پاکستان میں بیطان سے ۔ گرقرآن کی روسے دیکھئے تو دونوں جگہ فسا دکوبرطانے کی ذمہ داری فریق ٹانی پرعا کہ ہوتی ہے۔ ہندتان میں مہا جرکے اوپر ۔ کیوں کہ دونوں جگہ فریق ٹانی نے یہ کسیا کہ فریق اول کے جس واقعہ برقرآن نے عفو و درگزر کا حکم دیا تھا ، اسس کو انھوں نے انتقام اورجوابی کا روائی کا عنوان بنیا ۔

بندستان اور پاکستان میں جولوگ عفو و درگذر کے اصول کو ماننے کے لیے تیار نہیں ہوتے، وہی لوگ " بیٹر و ڈالر " کے ملکوں میں جاکر مبالغہ کی حد تک عفو و درگذر کے اصول کی پابندی کرتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان لوگوں کی نظر بیس قرآن کے حکم کی اتنی اہمیت نہیں جتنی اہمیت بیٹر و ڈالر کے حکم کی ہے۔ اس سے زیادہ عجیب بات ہے کہ اسس کے باوجو دیہ لوگ اپنے آب کو قرآن کامومن کا مل سمجھتے ہیں۔

# علم كاحصول

صیح مسلم میں کتاب المساجد ومواضع القبلاة (بائب اوجتات المصلولات الخدسی) کے تخت ایک روایت ان الفاظ بین نقل کی گئ ہے:

عن عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عبد الله عبد

لايستطاع العلم ميراحة الحسم علم جمانى راحت كما تفيب بني بوتاء

اس مدیت کااگرچه او قات بمک زسے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بظا ہریہ مجمنا مشکل ہے کہ امام مسلم نے اس کو اوقات الصلوۃ کے باب کے تحت کیوں نقل کیا۔ تاہم اس سے قطع نظر، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علم کے حصول کے دیسے جاں فشانی کی اہمیت کتنی زیادہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ علم میں گہری بھیرت اس کے حصول کے سینے مامل نہیں ہوتی کہ آدمی راحت و آرام سے بے پروا ہو کر اپنے آپ کو علم کے حصول کے لیے وقف کر دیے۔

علم کے بیے تھین اور مطالعہ انتہائی صد تک صروری ہے۔ جب آدمی سیمیح معنوں میں تحقیق اور مطالعہ میں گئا ہے تومصروفیتوں کی ایک پوری دنیا اس کے سامنے کھل جاتی ہے۔ اس کو محسوس ہوتا ہے کہ کھانا ، نیند ، آرام اور دوسر سے جسمانی تقاضوں کو نظر انداز کیے بغیر وہ ابینے تحقیق اور مطالعہ کے کام کو جاری بہیں رکھ سکتا۔ اس وقت جو آدمی علم کاستجا طالب ہو وہ دوسر سے تمام تقاضوں کو ثانوی قرار دے کر سمہ تن علم کے سمندر میں عزق ہوجاتا ہے۔

مگریہ می صرف ایک ظاہری بات ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ علم میں مشغول ہونا خود ایک راحت ہے۔ آدمی جب علم میں مشغول ہونا نے دائیک راحت ہے۔ آدمی جب علم کی دنیا میں داخل ہوتا ہے تو بہ تجب ربراس سے لیے است الذیذ ہوتا ہے کہ وہ خود مرقسم کے آرام کا بدل بن جاتا ہے۔ اسب جبعانی راحت کو جھوٹر نا راحت کو جاتا ہے۔

یہی وہ جیسے زہے جوعلم سے طالب سے لیے ہرقسم کی بے آرامی کومت بل قبول بنادی ہے۔ وہ بڑی چیز کو یا نے کی خوشی میں چھوٹی چیز کے کھونے کو ہر داشت کر لیتا ہے۔

# بانجوین نه بنو، ورنه بلاک بهوجاوگ

ایک صیث ہے کہ بی صلی اللہ علیہ وسلم نے مسئر مایا: کن عالمیا اومنع لم ما اوم ستم عا او معبا ولا تکن الخامس فتحلاث

تم علم کوجا ننے والے بنو یاعلم کوسیکھنے والے باعلم کوسننے والے باعلم سے محبت کرنے والے ، اور بانچویں نہ بنو ورنہ ہلاک ہوجا ؤگے ۔

اس مدبن میں علم سے مراد و وعلم ہے جوآ دمی کو الندا درالند کی باتوں سے با خرکرے ۔ لوگوں بیں کوئی بڑھا اس مدبن میں علم سے مراد و وعلم ہے جوآ دمی کوئی غیرے اس لئے آ دمیوں کی مختلف صالت کے اعتبار سے آپ نے چار در جے مقرد کر دیئے ۔ اور فرط یا کہ ہرحال ہیں تم کو ان جا ر در جوں میں سے کسی ایک درجہ بیر ہونا چاہئے۔

یا توئم وہ شخص بنوجس نے خدا کی گنا ب اور اس کے رسول کی سنت کا گہرائی کے ساتھ مطالعہ کرے دین خدا و ندی کو بخو بی سمجھ بیا ہو اور اس کے لئے وہ ضروری محنت وریا صنت کرئی ہو جوا دمی کو صحیح معرفت تک بہنا تی ہے ۔ اگر بیمقام نم کو صاصل نہ ہوتو دوسرا درجہ ہے کہ تم ابنی اس کمی سے آگاہ ہوا ور اس کو بوراکر سے کے لئے علم حقیقی کو سیکھ خاشروع کر دو ہ قرآن وسنت کے طالب علم بن جاؤ ۔ اگر تم اپنے صالات کے لحاظ سے یہ بھی نہ کرسکو تو تیسرا درجہ بیہ ہے کہ تھا اب علم ہونہ طالب علم ۔ کرسکو تو تیسرا درجہ بیہ ہونہ طالب علم ۔ کرسکو تو تیس محالات کے کہ تھا ہونہ طالب علم ۔ ایس صالت میں تھا رہ کہ تھا اب اندر اس واقعہ کا اعتراف بیرا ہوجا کہ تم نہ نہو تو اس کو جا ہے کہ وہ اپنی اس ماری بی اس کو جا ہے کہ وہ اپنی اس محرومی کا احساس کرے ۔ اور اس احساس محرومی کا کم سے کم تھا صال بہ ہے کہ وہ اپنے دل بی ان لوگوں کے لئے محبت محرومی کا احساس کرے ۔ اور اس احساس محرومی کا کم سے کم تھا صال بہ ہے کہ وہ اپنی دل بی ان لوگوں کے لئے محبت بیں جسس سے وہ اپن حصد نہ پاسکار یہ چوتھا درجہ ہے ہاں کوئی مون اس دنیا بیں ہوسکتا ہے ۔ ہوے ہیں جسس سے وہ اپن حصد نہ پاسکار یہ چوتھا درجہ ہے ہی کوئی مون اس دنیا بیں ہوسکتا ہے ۔

اس کے بعد حج پانچیاں درجہ ہے وہ ہدایت کا نہیں بلکہ گم راہی کا درجہ ہے۔ وہ بہ کہ آ دمی علم حقیقت سے باخبر نہ ہواس کے با وجود بحث و نزاع کرے ، وہ علم دین کے بجا ہے رکسی ا ورعلم کا متعلم بن جائے ۔ وہ سننے اور سیکھنے کے لئے ان مجالس کا انتخاب کرے جہال دین کی بائیں نہیں ہوئیں ۔ حتیٰ کہ اس کے دل میں محبیت واحترام بھی ان لوگوں کے لئے ہوجائے ہو علم دین کے مالک تو نہیں ہیں البنة دوسیری قسم کی مہارتوں میں کمال رکھتے ہیں بھی ان لوگوں کے لئے ہوجائے ہو علم دین کے مالک تو نہیں ہیں البنة دوسیری قسم کی مہارتوں میں کمال رکھتے ہیں یہ انسان کی پانچویں صالت ہے اور جو اپنے آپ کو اس صال پر پائے اس کو سمجھنا چا ہے کہ وہ ہلاک موگیا۔ الابیر کہ وہ والس مال بر پائے اس کو سمجھنا چا ہے کہ وہ ہلاک موگیا۔ الابیر کہ وہ السی لوٹے اور مذکورہ چار میں سے کوئ ایک بیننے کی کوششش کرے ۔

# فرق کوجانئے

حدیث بیں آیا ہے کہ رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرما یاکہ مومن خرکی باتیں سنے سے کبھی سے بہتر ہمیں ہوتا۔ یہاں تک کہ وہ جزت تک بہنچ جائے (صفر ۹)
دوسری روابیت میں ہے کہ آپ نے فرما یا کہ حکمت کی بات مومن کا گم شدہ سرمایہ ہے۔
بیس وہ جہاں اسے یائے تو وہی اس کا زیادہ حق دارہ (والسلمة المحسك في المفالة المومن،
فعیت وجدها فهو (حق بها) جامع الاصول في احادیث الرسول ۱/۸

یہاں حکمٰت کی بات سے مراد صرف وہ بات نہیں ہے جو قرآن اور حدیث میں ہو بلکہ ہر وہ صبح بات ہے جو کرکی جائے۔ اس سے مراد دراصل دانش مندی (Wisdom) کی بات ہے۔ اور دانش مندی کی بات کسی بھی تخص کے ذریعہ مل سکتی ہے۔ حتی کہ ایک جاہل اور عسام آدمی کے ذریعہ بھی۔ دانش مندی کی بات دراصل فطرت کی بات ہوتی ہے۔ اور اسلام چونکہ دین فطرت ہے۔ اس لیے دانش مندی کی ہر بات اسلام کی اپنی ہی بات ہے۔ اور مومن کو اسے خود ا بنی چیز سمجھ کمر لے لینا چا ہیے۔

اس کی وضاحت نے لیے پہاں ایک مثال نقل کی جاتی ہے۔ ایک عیسائی عالم نے فداسے دعائی تواس نے اپنی و عامیں یہ الفاظ کے۔ اسے خدا مجھے وہ طاقت دسے کہ میں جس جیسے زکو بدل سکتا ہوں اس کو بدلوں اور وہ تحمل دیے کہ میں اس چیز کے ساتھ رہ سکوں جس کو میں بدل نہیں سکتا اور وہ دانش مندی کہ میں فرق کو جانوں:

Oh God give me the strength to change the things which I can, and the serenity to live with things I cannot change, and the wisdom to see the difference.

یہ بات اپنی حقیقت سے اعتبار سے کسی عیسائی یا غیرعیسائی کی بات نہیں ہے بلکہ وہ فطرت کی بات نہیں ہے بلکہ وہ فطرت کی بات ہے۔ اور اسلام کی بات ہے۔ مومن کو چاہیے کہ دانش کی ہریات کوخو داپنی بات مجھ کر قبول کر لیے ۔

### خاموش منصوبه

ابوموی اشعری کہتے ہیں کہ ایک بارہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک مہم پر جارہے تھے۔
راستہ میں کچھ لوگ بلند آواز سے اللہ اکبر پکارنے لگے۔رسول اللہ ﷺ نے سنا تو فر مایا کہ اے لوگو،
خاموشی کا طریقہ اختیار کروئے جس خدا کو پکارر ہے ہووہ بہر ایا غائب نہیں ہے۔وہ تمہارے قریب ہے
اور سب بچھ سنتا اور جانتا ہے ( بخاری و سلم )

اس طرح و میں جب آپ اپ دس ہزارساتھیوں کے ہمراہ مدینہ سے مکہ کے لئے روانہ ہوئے تو آپ نے مکمل خاموثی اور راز داری کا طریقہ اختیار فرمایا جس کی تفصیلات سیرت کی کتابوں میں موجود ہیں۔اس مہم کے دوران آپ نے جوطریقہ اختیار فرمایا وہ آپ کی اس دعا کے الفاظ میں واضح طور پر جھلک رہا ہے۔ آپ نے دعا کرتے ہوئے کہا۔اے اللہ،میری کوئی خبر قریش کواس وقت کی بہنچنے نہ دے جب تک میں ان کی بستیوں میں داخل نہ ہوجاؤں۔

اس طرح کے واقعات بتاتے ہیں کہ پینمبر کاطریقہ یہ ہے کہ جب کسی مقصد کو حاصل کرنا ہوتو اس کی ساری منصوبہ بندی راز دری کے ساتھ ہونی چاہئے ۔ فریق ثانی کے خلاف اقدام اس طرح کیا جانا چاہئے کہ اس کوصرف اس وقت خبر ہو جب کہ واقعہ مملاً ہو چکا ہو۔

ایک روایت کے مطابق آپ نے فر مایا کہ راز داری سے مددلو۔ یہ بے حداہم ہدایت ہے۔ راز دری ایک مدد گار ہتھیار ہے۔ جولوگ اس پر امن ہتھیار کو استعال کریں وہ ہمیشہ اپنے منصوبہ کی تعمیل میں کامیاب رہیں گے۔

یہ رسول اللہ علی کے سنت ہے۔ ایک لفظ میں اس کو خاموش منصوبہ کہا جاسکتا ہے۔ یعنی شورو غل کے طریقہ سے کمل پر ہیز کرتے ہوئے فریق ٹانی تک اس طرح پہنچنا کہ پیشگی طور پراس کواس کی اطلاع نامل سکے ۔ اور اس کے لئے جوابی تیاری کرناممکن نامرہ ہے۔ یہی اس دنیا میں کامیابی کا واحدراز ہے۔

## ترتيب وتدريج

صیحے البخاری دکتاب فضائل القرآن، باب تالیف القرآن) میں حضرت عائسة رہ کی ایک روایت سے۔ وہ بتاتی ہیں کہ اسلام میں پہلے جنّت وجہنم والی آیتیں اتریں۔ جب لوگوں کے اندر قبولیت کا مادہ پیدا ہوگیا تواس کے بعد حرام و حلال کے احکام اتر ہے۔ اگر منٹروع ہی میں یہ حکم اتر تا کہ شراب چھوٹر دو اور زنا جھوٹر دو تو یقیناً لوگ کہتے کہ ہم تو کبھی شراب نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹر دو اور زنا جھوٹر دو تو یقیناً لوگ کہتے کہ ہم تو کبھی شراب نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹریں گے، ہم جمی زنا نہیں جھوٹریں گے در لقالول لاندع النجم داب دا ولاندع الذينا اب لاا) نتح الباری ۱۵۵/۸

احکام کو جاری کرنے کی بہتر تیب صرف دوراول کے یا نہیں ہے۔ بینی اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ بیتر تیب و ندر ترج عرف ابتدائی دور کے لیے تھی جب کہ قرآن انزرہا تھا، اب جبکہ قرآن پورا ابتدائی دور کے لیے تھی جب کہ قرآن انزرہا تھا، اب جبکہ قرآن پورا ابتدائی دور کے لیے تھی جب کہ خویفت یہ ہے کہ احراء اور نفاذ پورا ابتدائی کے دور اور اندازی کے دور کی پائی کے تعلق معاشرہ کی ایمانی اور اخلاتی کمزوری پائی جائے گی جو دور اول میں مطلوب تھی ۔ جب بھی کو دور اول میں مطلوب تھی ۔

مورضین اسلام نے خلیفہ عادل حضرت عمرین عبدالعزیز سے بارہ بیں لکھا ہے کہ خلیفہ ہوجانے کے باوجود الفوں نے سارے شرعی احکام بیک بار نا فذنہیں کیے۔ ان کے نوجوان صاجزادہ عبداللک نے باوجود الفوں نے سارے شرعی احکام کو نافذنہیں کررہ ہے ہیں۔ اب آب اس قوم کے خلیفہ ہیں، تام شرعی احکام کو نافذنہیں کروجہ ہیں۔ اب آب اس قوم کے خلیفہ ہیں، تام شرعی احکام کو نافذکر کے آب موجودہ تام ظلم دفساد کوختم کر دیجئے نظیفہ عمر بن عبدالعزیز نے جواب دیا :

اسے میرے بیلے، جلدی رزگر و کیوں کہ الٹرنے شراب کی دوبار ندمت کی اور پیر تیسری باراس کو حرام کیا۔ میں ڈرتا ہموں کہ اگر میں حق کو بیک وقت لوگوں سے اوپر لا د دوں تو وہ اس کو بیک وقت ا تاریح پینکیں سگے ۔ اور بھر ایک نیا فتنہ پہیدا موجائے گا۔ لاتعجل يابنى، فإن الله ذم النحسر في المقرآن مرتين وحرمها فى المثالمثة - وانى اخاف ان احمل المحق على النامى جملة فيد فعون دجملة ويكون مسن ذا فتسنة -

( المجلة ١٨ - ٢٢ فروري ١٩٩١) صغر ٣٥)

عمربن عبدالعزیز کے اس جواب پر ان کے صاجزادہ عبدالملک نے یہ بہیں کہا کہ یہ تواس وقت کی بات ہے جب کو قرآن انر رہا تھا۔ اب جب کہ پورا قرآن نازل ہو چکا ہے تواب بعد کے زمانہ کے لیے یہ تر نبیب نہیں ہے۔ اب ہمارے پاس مکسل شریعت ہے ، اور اب ہمارے او پر لازم ہے کہ ہم سیامی طاقت کو استعال کر کے پوری شریعت کو مکسل طور پر نافذ کر دیں۔ اب ہم اس کے حصے بخرے نہیں کم سکتے۔

اس کی وجریہ ہے کہ قرآن کے نزول کی ترتیب ہی ابدی طور پر اس کے نفاذ کی ترتیب ہی ابدی طور پر اس کے نفاذ کی ترتیب بھی ہے۔ اگلی نسلوں میں ہملیں دوبارہ یہ دیکھنا ہے کہ لوگوں کی ایمانی طاقت کیا ہے۔ لوگوں کی قبولیت کا کیا حال ہے۔ سماجی اور کسے مالات کیسے ہیں۔ اور پھر حقیقی صورت حال کا جائزہ لے کراس کے مطابق تدریجی طور پر مترعی احکام کو نا فذکر ٹا ہے۔

اسی کانام اسلامی حکمت ہے۔ اسلام کی تعلم بہہے کہ نظری اور عملی بہلوگوں میں فرن کی جائے۔ اسلام کے عملی احکام کو بالر تیب اتنا ہی نافذ کیا جائے۔ سلام کے عملی احکام کو بالر تیب اتنا ہی نافذ کیا جائے۔ بیت توبیلیغ کی مہم جاری رکھی جائے۔ بیا جارہ ہے ، اور بقیہ اجزاد شریعت کے سلسلے میں ترغیب توبیلیغ کی مہم جاری رکھی جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ قوانین کے نفاذ کا معاملہ ، ۵ فی صد حکومت سے تعلق رکھی ہے ، اور بقیہ ، ۵ فی صد زیر نفاذ انسانوں سے ۔ کوئی قانون کسی معاصف میں اسی وقت نافذ ہوتا ہے جب کہ خود معاشرہ ہیں اس کے حق میں ایک درجہ کی آمادگی پیدا ہو چکی ہو۔ معاشرہ ہیں موافق جب کہ خود معاشرہ ہیں تیار کے بغیراس سے اندر فانون کا نفاذ اتنا ہی ناممکن ہے جتنا کہ نہیں تیار کے بغیراس سے ہری ہم فصل حاصل کرنا۔

# حکمت کی بات

قال ابن عباس؛ ما انتفعت بشي عبد النبي صلى الله عليه وسلم انتفاى بكلمات كتبهت الى امدير المومنين على ابن ابى طالب رضى الله عنه قال ؛ كتب الى ؛ بسده الله الرحل الرحل الرحل الرحل الرحل المرويف ويفرح بادراك ما المرك ليفوته ويغتم بفوت ما لم يكن ليفوته واذا آتاك الله من المدنيا شيئًا ف لا تكثرن به فرعًا . واذا منعك منها فلا تكثرن عليه حزنًا . وليكن همك لما بعد الموت . والتكرم

حضرت عدالتر بن عباس کہتے ہیں کہ رسول الشرصلے الشرعلیہ وسلم کے بعد جس کلام سے مجہ کو سب سے زیادہ فائدہ حاصل ہوا وہ امیر المومنین علی بن ابی طالب رضی الترعنہ کا ایک خط تھا۔ الحفول بے مجھے لکھیں!

بہم التر الرحمٰن الرحم ، آدمی ایک ایس چیز کو پاکرخوش ہوتا ہے جس کو وہ کھوسے والا نہ تھا۔ اور ایک ایسی چیز کو کھو کر مملکین ہوتا ہے جس کو وہ پاسے والا نہ تھا۔ بیں جب التر تم کو و نیا کی چیزوں ہیں سے کوئی چیز دے چیز کو کھو کر مملکین ہوتا ہے جس کو وہ چیز تم سے روک تو تم اس کو پاکر بہت زیا دہ خواش من ہو۔ اور جب الترد نیا کی چیزوں میں سے کوئی چیز تم سے روک تو تم اس پر بہت زیا دہ عم گین نہ ہو۔ اور تمہاری فکر اس چیز کے لیے ہونا چا ہیے جوموت کے بعد ہے۔ والسال

کیوں ایساہے کہ لوگ کوئی تیز باتے ہیں تو اسس پرنا ذکر سے نگتے ہیں اور اگر وہ کوئی تیز کھوتے ہیں تو عم اور اگر وہ کوئی تیز کھونے ہیں تو عم اور مایوسی کا شکار ہوجائے ہیں ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ لوگ باسے کو کا سیبا بی سبعتے ہیں اور کھونے کو محروی ۔ مالانکہ اس دسنیا ہیں نہ تو با ناکا میابی ہے اور نہ کھونا محرومی ۔

حقیقت بہہے کہ موجودہ دنیا میں باتا اور کھونا دونوں امتان کے لیے ہوتا ہے۔ الٹرنگ لے ہرآد می کو جانجنا جا ہتا ہے۔ اس مصلحت کے تحت وہ کھی کسی کو ایک چیز دبیت ہے اور کھی کسی سے کوئی چیز چین لیتا ہے۔ دونوں ہی کا مقصد آز ماکش ہے۔ الٹرنغالی یہ دیکھنا جا ہتا ہے کہ اس کا بندہ باکر کیا بنتا ہے اور کھو کر اس کا کیا حال ہوتا ہے۔ آدمی اگر اس حقیقت کو جان لے تو باسے پر فخر وناز کرنا بھی اس کو اتنا ہی ہے معنی معلوم ہوگا جتنا کھو نے پر آہ و فغال کرنا ۔

فہسبہ دین

۲۶ دسمبر، ۹۹ و کو ۱ فلسطین عرب ہمارے دفست (نئی دہلی) میں آئے -ان کے قائد شیخ کمال انخطیب سخے جوفلسطین کی اسلا کم موومز ط سے وائس پریسیڈنٹ ہیں۔ بقت نوجوان وہ سخے جو دہلی کی مختلف یو نیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کررہے ہیں۔ پورے فک میں زیر تعسیلم فلسطینی نوجوانوں کا سالان مختم (کیمرپ) بنگلور میں اسی سال دسمبر میں ہوا۔ یہ لوگ اس ہیں شرکت کے لیے جارہے سخے ان میں سے ایک استا دہما دمحد سخے وہ رسیر چ سے تحت دہلی میں مقیم ہیں۔ ان کاشب کی فون نمبر یہ ہے : 6846964

یرسب نوجوان انہتا پسن فلسطینی گروہ سے تعلق رکھتے تھے جوکر تشد دے ذری فلسطین کے مسئلہ کوحل کرنے کی تخریک چلارہ میں ۔گفت گوے دوران انھوں نے کماکہ ہمیں کچھیے حت کیجئے۔
مسئلہ کوحل کرنے کی تخریک چلارہ میں ۔گفت گوے دوران انھوں نے کماکہ ہمیں کچھیے حت کیجئے۔
میں نے کہاکہ رز صرف فلسطین بلک سنمیر، الجزائر اوراس قسم سے دوسرے تمام مقامات سے لیے میسدی ایک ہی نصیح ست ہے اور وہ یہ ہے کہ بہتمام لوگ تشد دے طریقہ کو مکمل طور برختم کر دیں اور صرف ایک تشد دور نے دائرہ میں رہے ہوئے اپن تخریک چلائیں ۔ وہ کسی بھی حال میں اور کسی بھی عذر کو لے کم مشد دانہ طریقہ نراختیار کریں ۔

یں نے کہاکہ آپ کو میرایہ مشورہ رسول الٹھلی الٹھلیہ وسلم کی سنت کی روشنی ہیں ہے۔
صیحے بخاری میں حضرت عاکشتہ کی ہر روابیت آئی ہے کہ: ملفیق رسول الٹھ صلی اللہ علیہ وسلم کوجب بھی کی
بین المد اخد نا ایسر رہ ما (نج الباری ۲/۵۵۲) بعنی رسول الٹھ صلی الٹھ علیہ وسلم کوجب بھی کی
معاملہ میں دو میں سے ایک طابقہ کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ آسان طریقہ کا انتخاب فرمات میں نے کہا کہ آپ اور آپ جیسے دوسر ہے لوگ آزادی وطن یا جہا داسلام کے نام سے جو
تحریک چلار ہے ہیں اس میں با عتبار اسلوب آپ کے لیے دو میں سے ایک کا انتخاب ہے۔ ایک،

پُرتشد داریج اور دوسرا پُرامن طریع - بروقت آپ لوگوں نے اپنی مخریک کے لیے پرتشد دطریقے کو اختیار کررکھا ہے - مذکورہ روایت کے مطابق ریسنت رسول کے خلاف ہے ۔صیح طریقے رہے کہ اس معاملہ بیں آپ اختیار ایسر (اختیار اسھل) کے طریقے کو اپنائیں ۔ بعنی تشدد کے طریقے کو چھوٹر کریرامن جدوجہ۔ دے اصول پر اپنی تحریک چلائیں۔

ایک فسطینی نوجوان نے کہا کہ صحیح بخاری کی اس روایت میں آخریں یہ الف اظامی ہیں کہ مالمنہ یکٹی دیسے سال نویس یہ الفت اظامی ہیں کہ مالمنہ یکٹی دیسے سے اللہ کی کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ اور اس قدم کے مقامات برحکم ال طبقہ لوگوں کو قت ل کررہا ہے اور ان کی اقتصادیات کو تباہ کررہا ہے پھراس سے بڑااٹم اور کیا ہوسکتا ہے ۔ اس اٹم عظیم کی موجو دگی میں کیسے اختیار ایسر کا طریقہ اختیار کیا جائے گا خود حدیث کیا ہوسکتا ہے ۔ اس اٹم کی موجو دگی میں ہمیں امن کے سہل طریقہ کو جھوٹر کرتے دد کے مشکل طریقہ کو جھوٹر کرتے دد کے مشکل طریقہ کو اختیار کرنا جا ہیں ۔

مِن نے کماکرمالہ دیک دخمہ کا پرمطلب نہیں۔ پوری حدیث اس طرح ہے کہمالہ بکن دخمہ کا پرمطلب نہیں۔ پوری حدیث اس طرح ہے کہمالہ بکن دخمہ افغان دخمہ کان دخمہ کا بہاں " وہ "سےمراد فریق تانی کی روش نہیں ہے۔ بلکر خود رسول السّر طیر وسلم کا ابنا طریقہ ہے۔ اس کا تعلق فعل غیرسے نہیں ہے بلکر فعل رسول سے ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی صورت حال کے مقابلہ کے جب آپ کو دو ہیں سے ایک طریقہ کا انتخاب کرنا ہوتو آ ہے ہمیشہ آسان طریقہ کے دریعہ سے فریق ثانی کا مت ابلہ کرنے کی کوسٹ فر اتے۔ بشرطیکر اختیار کیا جانے والا پرطریقہ انتم نہ ہو۔

اس معاطر کوسمجھنے کے لیے ایک مثال کیئے۔ ایک شخص کو بیاس لگی ہوئی ہے، اپنی پیاس بھانے کے لیے اس کے سامنے دوصور ہیں ہیں۔ ایک طون وہ دیکھتا ہے کہ اس کے پاکس شراب کی بوتل رکھی ہوئی ہے۔ دوسری طون اس کے علم میں آتا ہے کہ اس علاقہ میں بانی کا ایک شراب کی بوتل رکھی ہوئی ہے۔ دوسری طون اس کے علم میں آتا ہے کہ اس علاقہ میں باز کے اوپرواقع ہے۔ اس مثال میں شراب پی کر اپنی پیاس بھیا نابظا ہر آسان ہے اور چل کر پانی تک پہنچ نابظا ہر شکل ۔ مگریہاں سٹر بعت کا حکم ہو گا کہ وہ آدی آسان ہونے کے باوجود شراب سے اپنی بیاس مذبح جائے بلکر سفر کر سے چشمہ نک پہنچ اور اس سے پانی سے اپنی بیاس بھائے۔

ابن مجرالعسقلانی نے مدیث سے مذکورہ صدی تست ریح کرتے ہو نے اکم اسے کے: ایک مالیہ دیکن الاسیم الم مقتصبیًا للاشیم فاند حین عزد بین بیت الاسیم الم مقتصبیًا للاشیم فاند حین عزد بین بیت الله شد انتخاب الم ۱۹۵۸) مین جب

یک آسان طریقه کسی اثم کانفت مین مهوا و رجب وه طریقه اثم کانفت می بونوآ بین شکل طریقه کا انتخاب فرانے۔ سیرت کا مطالعہ بتا تا ہے کہ رسول النہ صلی النہ علیہ وسلم نے اپنی پوری عمر نبوت میں اسس اصول کو اختیار فرمایا کہ جہاں آسان طریقہ اورشکل طریقہ ، دو میں سے ایک کا انتخاب کرنے کا موقع ہوا تو آپ نے ہمیشہ آسان کا انتخاب فرمایا۔

اسی طرح ہجرت کے موقع براً پ کے سامنے دو میں سے ایک کا انتخاب تھا۔ ایک براً کمہ والوں کے ظلم کے خلاف مسلح لرائ چھڑیں ،اور دوسرے یہ کہ اپنے اصحاب کے ساتھ خاموش طور پر مکہ سے مدینہ چلے جائیں بہاں بھی آپ نے مشکل طریقہ کو حجو ڈکر آسان طریقہ کا انتخاب فرمایا۔

غزوہ خندق سے موقع پر آپ ہے علم میں یہ بات آئی کہ مٹرک قبائل بارہ ہزاری تعدادیں مسلّج ہوکر مدینہ کی طون بڑھ رہے ہیں اآپ نے اپنے اصحاب سے مشورہ کیا۔ نوجوان مسلانوں کی رائے یہ بھی کہ ان ہے خلاف جنگ کی تیاری کی جائے ۔ اس سے مقابلہ میں صفرت سلمان فارسی سے بتا باکہ ایران میں جب اس قسم کی صورت حال پیش آتی ہے تو اپنے اور دشمنوں ہے درمیان خند ق کھود کرمسلح مگراو کو روک دیاجا تا ہے۔ اس وقت آپ نے حفزت سلمان فارسی سے مشورہ کو اختیار فرمایا جو دوممکن صورتوں میں سے آسان صورت سے ہم معنی تھا۔

اسی طرح حدیثبیہ سے موقع پر آپ سے سامنے دوصور ہیں تقیں۔ایک یہ کہ اپنے تقریبًا نبدرہ ہو اصحاب کو بے کر قریش سے مسلح طکراؤ کریں۔اس سے مقابلہ میں دوسراانتخاب یہ تھا کہ قریش سے سلح کر سے جنگ کوٹال دیا جائے اور اپنی طاقت کو پر امن سیلنغ کی طون موٹر دیا جائے۔ یہاں بھی آپ نے وہی طریقہ اختیار فرمایا جومشکل سے مقابلہ ہیں آسان کا انتخاب لینے سے ہم معنی تھا۔ اس واقد سے اندازہ ہوتا ہے کہ قرآن و مدست کو سمجھنے کے لیے صرف عربی جا نناکا فی نہیں۔

ذکورہ تمام افراد عرب نسل سے تعلق رکھتے سفے ۔ ان کی مادری زبان عربی کھی ۔ اس کے ساتھ وہ

اعلیٰ تعلیم یا فیہ بھی سکتے ۔ مگر مذکورہ مدسبت کو وہ رسمجھ سکے ۔ حقیقات یہ ہے کہ عربی زبان جاننے کے

ساتھ آدمی کے اندر سبخیدگی صروری ہے جس کو قرآن میں تقویٰ کہاگیا ہے (البقرہ ۲۸۲) اگر سنجیدگی نہوتو صرف عربی زبان کو جاننا قرآن و مدسبت کو سمجھنے کے لیے کافی نہیں ہوسکتا ۔

موتو صرف عربی زبان کو جاننا قرآن و مدسبت کو سمجھنے کے لیے کافی نہیں ہوسکتا ۔

قرآن کے مطابق، تقوی علم میحی کا درید ہے روائقتوالله وجعد مکم الله ) دی کے اندراگرنقوی کی صفت نہوتو خارجی معلومات کا کوئی بھی ذخیرہ اس کا بدل بہیں بن سکتا ۔ تقوی عالم سے یا ایک خدائی رگام کی مانند ہے۔ یہ رگام اس کو إ دھراُ دھرمنحرف ہونے سے بچاتی ہے۔

اصل یہ ہے کہ قرآن اور حدیث کامفہ وم متعین کرنے کی دوصور تیں ہیں ۔ ایک یہ کہ اس کا مفہوم اپنی خواہ شات اور اپنے تعصبات ہے تحت مقرر کیا جائے۔ جولوگ اس قیم کی نفسیات میں بتال ہوں وہ بنظا ہرایک آیت یا ایک حدیث کا حوالہ دیں گے۔ مگراس آیت اور اس حدیث بی وہ خود اپنے آپ کو پڑھ رہے ہوں گے نہ کہ خدا اور اس کے رسول کی بات کو۔ ابسے لوگ اپنے مذبات وخیالات میں اتنازیادہ گم ہوتے ہیں کہ ان کے لیے یہ ناممکن ہوجا تا ہے کہ وہ آیت یا حدیث کو بے لاگ انداز میں سمجھ سکیں ۔

دوسری صورت بہ ہے کہ آدمی پوری طرح خالی الذھن ہو کر قرآن وحد بیٹ کو پڑھے،وہ کھلے زہن کے تحت بہ جاننے کی کوسٹ ش کر ہے کہ خود آیت یا حدیث کے الفاظ سے کیا مفہوم نکل رہا ہے ایسے ہی لوگ اس کے سیحے مفہوم نک پہنچنے میں کامیاب ہوتے ہیں -

اس معاملہ میں تفویٰ کا رول پر ہے کہ وہ آدمی سے اندر احتیاط کامزاج بنا تا ہے، خدا کی کی اندر احتیاط کامزاج بنا تا ہے، خدا کی کیرٹر کا اندیشہ اس کومجبور کرتا ہے کہ وہ آبت یا حدمیث کا تھیک وہی مفہوم لیے جو واقعی طور پر اس سے نکاتا ہے نزکہ کوئی خو دساختہ مفہوم جو آدمی سے اپنے دماغ میں توصر ورہے ، مگر آبت سے الفاظ میں اس کا کوئی وجود نہیں ۔

#### شربعیت کاحکم تسر*ب*یت کاحکم

اسلامی شریعت کا ایک متفقه مسئله به: المشقة تجلب المتیسیر دمشقت آسانی کاموجب بوتی به به تی جب کسی شرعی حکم پرشل کر نامشقت کا باعث بوتو ایسے مالات یو دنرع جسکی کرزم کر دیا جا تا ہم ، نه یہ کہ مالات کو نظر انداز کرتے ہوئے ہرقیمت پرشریعت کی تعمیل پر اصرار کیا جائے۔

مثال کے طور پر ایک مسلان پرج کی عبادت فرض ہوئی ہے، گراس کے لئے ج کے سفر کا ایک ہی راستہ اور وہ کس وجہ سے خطر ناک ہوگیا ہے توایسی مالت میں پریم نہیں دیا جائے گاکہ تم جان و مال کا خطرہ مول لے کرج کے لئے نکلو، بلکہ خود ج کا فریعنداس کے دیا جائے گاکہ تم جان و مال کا خطرہ مول لے کرج کے لئے نکلو، بلکہ خود ج کا فریعنداس کی اور اس پر ماز کا وقت آیا اور اس پر ماز کی اوائی گار موائے گا دائی فرض ہوگئ لیکن اندلیتہ ہے کہ اگر وہ پانی سے وضو کرے گاتو اس کا مرض بڑھ جائے گا۔ ایسی مالت میں اس سے بہا جائے گا کہ تم جان پر کھیل کر وضو کرو۔ بلکہ اس سے کہا جائے گا کہ تم جان پر کھیل کر وضو کرو۔ بلکہ اس سے کہا جائے گا کہ تم جان پر کھیل کر وضو کرو۔ بلکہ اس سے کہا جائے گا کہ وہاں خزیر کے گوشت کے سو اکوئی اور چیز اس کے لئے قابل حصول نہیں۔ اس وقت اس کہ وہاں خزیر کے گوشت کا کوئی ٹا کہ ایسے مفسط شخص کے لئے خزیر مرام گوشت کو کھا نا جائز قرار دیدیا مائے گا۔ وغیرہ۔

شربیت کا مرصکم استطاعت کے ساتھ مشروط ہے (التغابن ۱۱) اس کو حدیث میں ان الفاظ میں فرایا کہ: اخدا مسرحت کم با مسرف تو حدید ما استطعتم ( بخاری و مسلم ) بعنی جب میں تم کو کوئی سے مدوں تو اس میں سے مبتن تمہارے بس میں ہواتت اکرو۔

یشربیعت کا ایک نہایت اہم اصول ہے اور اس کا تعب اقی زندگی کے تمام معاملات سے ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ سے ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہے۔ گرموجو دہ نریا نہ ہیں۔ موجو دہ نریا نہ ہیں۔ موجو دہ نریا نہ ہیں۔ کی مستقبوں کے معاملہ میں جب پیاں کرتا ہو۔ میں سنت ید کوئی بھی عالم ہیں جب پیاں کرتا ہو۔

موجوده نه مانه مین اس کونای کابیسیاه نقصان مسلانون کے مصدین آیا ہے۔

مثلاً موجودہ زمانیں نقریب ہم الم علاقہ یں "بیاس انقلاب کے نام سے تحریحیں چلائی جارہی ہیں۔ ان تحریحوں کا براہ راست محراؤ حکومت وقت سے ہوتا ہے یوکومت وقت ان تحریکوں کو اپنے لئے سیاسی خطرہ مجھ کران پر پا بندی لگاتی ہے۔ اس کے بعد تحریکوں کے علمبر وارتشد دپر انز آتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حکومت اپنی طاقت کو استعال کرکے ان تحریکوں کو کیکا نشروع کر دیتی ہے۔ یہ واقع آئ دنیا کے تقریباً ہر حصہ میں مخلف صور توں میں ان تحریکوں کو کیکا نشروع کر دیتی ہے۔ یہ واقع آئ دنیا کے تقریباً ہر حصہ میں مخلف صور توں میں ہیں آ رہا ہے۔ گرموع دہ زمانہ میں سلانوں کے لکھنے اور بولنے والے صرف ایک ہی کام کر دے ہیں، اور وہ شکایت اور احتجاج ہے۔ وہ نخر کی چلانے والے لوگوں کو کچھ نہیں کہتے۔ البتہ مکم انوں کی فرمت میں مشغول ہیں۔

یہ طریقہ واضح طور پر اسسلامی شریعت کےخلاف ہے۔ جب شریعت یہ کہتی ہے کہ جس میم پرعمل کرنا مشقت کا باعث ہور ہا ہو وہ عمل مسلانوں سے رفع کر دیاجا تاہے۔ ایسی حالت میں مذکورہ نوعیت کی تباہ کن سے است کا مطلب اپنے آپ کو ایک ایسے کم کامکلف بن ناہیے جس کا مکلف شریعت نے ان کونہیں کیا۔

جب برایک مسلم حقیقت ہے کہ شقت کے موقع پر شریعت حکم کو اسان کر دیتی ہے تو ہی اصول اس سیاسی معالمہ میں بھی اپنا یا جائے گاجس طرح وہ عبا دت او را کل و شرب سے معالمہ بیں استعمال کیا جا ناہے۔ اس حکم کا تعلق جس طرح عبادت ہے اسی طرح جہاد سے بھی ہے۔

آج اگری ہر ملک یں یہ صورت حال ہے کہ کمرانوں سے سیاسی محرا کوکر نے یں مشقت پیش اربی ہے ، مگر عین اس وقت ہر ملک میں غیر سیاسی میدان میں کام کرنے کے مواقع لوری طرح کھے ہوئے ہیں۔ مثلاً تعلیم و تربیت ، معاشی تعمیر ، اصلاح معاشرہ ، دعوت و تبلیغ ، وغیرہ ۔ اسس طرح کے ہرت سے نہایت قبیتی کام ہیں جو غیر سباسی میدان میں کئے جاسکتے ہیں ۔ اوران کو کرنے میں کسی مشقت کاکوئی اندلیتے نہیں ۔ ایسی حالت میں جو لوگ مسلمانوں کو تباہ کن محرا کو کے داستہ پر لے جا رہے ہیں اور ان کو تعمیر کے مبدان میں کھے مواقع کے است عال کی طرف راغب نہیں کرتے وہ یقیناً شریعت سے انحراف کررہے ہیں مذکہ شریعت کی تعمیل ۔

# انجام برغوركرنا

جاء رجل الى رسول الله صلى الله عليه وللم فقال: يارسول الله اوصنى، فقال: امسنوص انت - فقال نغم - قال عليه الصافحة والسلام: اذا هممت بامرفت دبر عاقبته - فان كان رشداً فامضه وإن كان غيا فانته عنه

ایک شخص رسول الد صلی الد علیه ولم کیاس آیا۔ اس نے کہاکہ اسے خداکے رسول، مجھے نصیحت کجیئے۔
آپ نے فرمایا، کیا تم واقعۃ نصیحت بینا چاہتے ہو
اکس نے کہا۔ ہاں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے
فرمایا: جب تم کسی کام کا ارادہ کرو تو اس کے انجام
پر عور کرو۔ اگر اس بیں مجالائی ہوتو اس کو کرو۔ اوراگہ
اس بیں برائی ہوتو اس سے رک جاؤ۔

اس سے معلوم ہواکہ ہرکام کو اس کے انجام کے اعتبار سے دیکھنا چاہیے۔ جو چیز باعتبار انجام طحیک ہواس کو کرنا اور جو چیز باعتبار انجام طحیک منہ ہو اس کو نہ کرنا ، یہ اسلام کاطریقہ ہے اور یہی بیغمبرا سبلام صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو سکھایا ہے۔

عام طور برلوگوں کامزائج یہ ہے کہ وہ چیزوں کو محفل ان کی ظاہری صورت (Face value)

کے اعتبار سے دیکھتے ہیں اور نس فورًا اس میں کو دہڑتے ہیں ۔ مگر یہ سراسر غیر انسلامی طریقہ ہے۔ اسلامی طریقہ یہ ہے کہ چیزوں کوان کی حفیفنٹ کے اعتبار دیکھا جائے نہ کدمحض ظام رکے اعتبار سے ۔

جب بھی کوئی معاملہ سامنے آئے توات دام کر سے بہلے مزوری ہے کہ اس کے تام ہہلود اس کا بھر بورجائزہ بیا جائے۔ خاص طور بربر عور کیا جائے کہ اگر اقدام کیا جب تاہے نو دوسروں کا ردعمل کیا ہوگا۔ کن طب تقول سے مقابلہ پیش آئے گا۔ کن مسائل سے بخرط کر اپن سفر جاری رکھنا ہوگا۔ افدام کے نفیا تی ،ساجی اورسیاسی اڑات کیا ہوں گے۔ تمام مزوری پہلوُوں کا جائزہ یہ بعد مرف اس وقت اقدام کیا جائے جب کہ یہ یقین ہوجائے کہ یہ استدام مفید اور صحیح نیتجب پر پر ویکھنے والا سے ۔

#### تاليف قلب

قرآن کی سورہ نمبر ۹ میں بتایا گیا ہے کہ زکوۃ (صدقات) کے خرج کی مدیں کیا کیا ہیں اوروہ کن لوگوں کو دی جائیں گی۔ان مستحقین میں سے ایک قتم وہ ہے جن کوقر آن میں مؤلفۃ القلوب کہا گیا ہے (التوبۃ ۲۰) یعنی وہ لوگ جن کی دلجوئی کرنامقصود ہو۔اس سے مراد وہ افراد ہیں جن کو اسلام کی طرف راغب کرنا ہویا وہ اسلام قبول کرنے کے باوجود کمزور ہوں اور انہیں ایمان پر مشحکم کرنے کے لئے مالی دلجوئی کی ضرورت ہو۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے زمانہ میں دونوں قتم کے لوگوں کو اس مقصد کے لیے یہ عطیات دیئے۔ مثلاً نومسلموں میں اقرع بن حابس کو،اور غیر مسلموں میں صفوان بن امیہ کو،وغیرہ۔

بعد كوعباس خلافت ك زمانه مين جب اسلامى فقه كى تدوين بموكى تو بيشتر علماءاس ك قائل بوگئ كه اسلام ك عزت اورغلبه كه بعداب مؤلفة القلوب كى مدساقط اور منقطع بموچكى به مفسر القرطبى في الكلام كه: انقطع هذا الصنف بعز الإسلام و ظهوره (الجامع الحكام القرآن ١٨١/٨) -

تالیتِ قلب کا بیمسکاکسی بھی کتاب کے تعلق ابواب میں دیکھا جاسکتا ہے۔ مثلاً قاضی محمد ثناء اللہ العثمانی نے یہ بتاتے ہوئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے زمانہ میں مولفۃ القلوب کو ترغیب کے لیخ سیاز کوۃ میں سے عطیات دے ، لکھتے ہیں: و اُما الیوم فیقد اُعز الله تعالیٰ الإسلام و له الحمدو اُغناه عن اُن یتالف علیه رجال فلا یعطی مشرک تالفا بحال و قد قال بھذا کثیر من اُھل العلم اُن المؤلفة منقطعة و سهمهم ساقط (التفسیر المصله من کا بہذا کثیر من اُھل العلم اُن المؤلفة منقطعة و سهمهم ساقط (التفسیر المصله کی بہاں تک آج کا تعلق ہے، تواب اللہ تعالیٰ نے اسلام کوئ ت وطاقت دے دی ہو اور اسلام کواس سے ستغنی کر دیا ہے کہ سی کی تالیف قلب کی جائے۔ پس کسی بھی مشرک کو کسی بھی حال میں تالیف قلب کے لئے کچھییں دیا جائے گا۔ اور اکثر اہل علم کا بہی قول ہے کہ مولفۃ القلوب کی ممنقطع ہے اور ان کا حصر ساقط ہو چکا ہے۔ ( نیز ملا حظہ ہو، فتح القد ریلشوکانی ۲۲ م ۲۷۷) بعد کے زمانہ کے اکثر علاء کا مسلک یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد

تالیف قلب کی بید باقی نہ رہی۔ گویا کہ اب مالِ زکوۃ کی صرف سات مدیں ہیں نہ کہ قرآن کے بیان کے مطابق ، آٹھ مدیں۔ ان لوگوں کے نزدیک تالیفِ قلب کی حکمت ضعف ہے۔ یعنی اسلام جب ضعیف تھا تو اپنے ضعیف تھا تو اپنے ضعف کی مالی تلافی کے لیے زکوۃ میں بیدمقرر کی گئی۔ مگر اسلام جب طاقتور ہوگیا تو اس قتم کی مالی دلجوئی کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ اس بنا پر بعد کو یہ مدساقط یا موقوف ہوگئی۔ فقہاء میں امام مالک اور امام ابوصنیفہ کا یہ مسلک کلیتاً ہے اور دوسرے علاء کا کسی قدر گنجائش کے ساتھ۔ مثلاً بیکہ ابنومسلم کو دیا جا سکتا ہے مگر کسی غیر مسلم کونہیں دیا جائے گا۔ ان کے نزدیک نومسلم لوگ فقراء مسلمین کے ساتھ کے حکم میں داخل ہیں۔ مگر حقیقت بیہ ہے کہ تالیف قلب کا حکم نہ تو ساقط ہوا ہے اور نہ بی حکم ضعفِ اسلام کی بنا پر تھا۔ بی حکم مصلحتِ وعوت کی بنا پر ہے نہ کہ ضعف اسلام کی بنا پر تھا۔ بی حکم مصلحتِ وعوت کی بنا پر ہے نہ کہ ضعف اسلام کی بنا پر۔

اسلامی دعوت میں اصل انحصار دلیل پر ہوتا ہے۔ داغی کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ دلیل کی توت سے مدعوکو مطمئن کرے اور اُس کے اندر ذہنی تبدیلی لائے۔ مگر اس دعوتی عمل میں کچھ چیزوں کی ضرورت بطور معاون ہوتی ہے۔ مثلاً نرم گفتاری ، اعلی اخلاق ، مدعو کے ساتھ تقریب کا معاملہ کرنا۔ چنانچے تقریب دعوت کی اسی مصلحت کی بنا پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ ہجرت کرنے کے بعد تقریباً سولہ ماہ تک یہود کے قبلہ کواپنا قبلہ بنائے رکھا۔ (تفسیس القرطبی ، ۲۷ م ۱۵)

تالیفِ قلب کی انہی صورتوں میں سے ایک صورت یہ ہے کہ مال یا تخفہ کے ذریعہ ان کی دلجو کی گی جائے۔ اس مقصد کے لئے دوسرے اموال کے علاوہ زکوۃ کی رقم بھی استعال کی جائے ۔ مال زکوۃ کے خرج کی بیدابدی ہے، وہ اس وقت تک باتی رہے گی جب تک دعوت کا عمل لوگوں کے درمیان جاری ہو، خواہ مسلمان ، سیاسی اعتبار سے ، طافت کی حالت میں ہوں یاضعف کی حالت میں ۔

تالیفِ قلب (دلجوئی) کاتعلق صرف زکوۃ کے مال سے نہیں ہے۔ اس کوزکوۃ کی ۸ مدوں میں سے ایک مدقرار دینے کا مطلب میہ ہے کہ مدعوگروہ کی آخری حد تک رعایت کرو حتی کہ ان کی دلجوئی کے لئے اگر زکوۃ کے اموال سے دینا ہوتو اُس میں سے بھی انہیں دو۔

تالیفِ قلب آ دابِ دعوت کا ایک عام اصول ہے۔ اس کا تعلق ہراس پہلو سے ہے جو مدعو کے دل میں اسلام کے لئے نرم گوشہ (soft corner) پیدا کرنے والا ہو قر آن وسنت میں اس کی مثالیں کثر ت سے موجود ہیں۔ مثلاً حضرت موسی کا فرعون سے نرم زبان میں کلام کرنا (طبہ ہم ہم)، پیغیبروں کا اپنی مخاطب قوم سے بیکہنا کہ ہم تو تمہاری ایذاؤں پرصبر ہی کریں گے (ابراہیم ۱۲)۔ مخالف لوگوں سے اپنی مخاطب قوم سے بیکہنا کہ ہم تو تمہاری ایذاؤں پرصبر ہی کریں گے (ابراہیم ۱۲)۔ مخالف لوگوں سے

موعظت حينة (الحل ١٢٥)،وغيره.

رسول الله صلى الله عليه وسلم كونبوت ملى تو آپ نے بنو ہاشم كے لوگوں كواپئے گھر پر بلايا تا كه انہيں تو حيد كا پيغام ديں۔ اس موقع پر آپ نے پہلے ان كى تواضع كى اور انہيں دودھ پلايا۔ جب وہ اس سے فارغ ہو گئے تو اس كے بعد آپ نے انہيں نبوت كا پيغام ديا۔ يہ بھى مدعو كے حق ميں تاليف قلب كى الكے صورت تھى۔ (منداحمہ، الجزء الاول ، صفحہ ۱۵۹)

تالیف قلب دراصل ایک جامع تھم ہے جس کی مختلف صور تیں ہیں۔ مثلًا ایک بدو مدینہ کی مسجد نبوی میں آیا۔ اُس نے مسجد کے اندر پیٹناب کر دیا۔ لوگ اس کو مارنے کے لیے دوڑے تو آپ نے لوگوں کو منع کر دیا اور بدوکوز جروتو بیخ کے بغیرواپس کر دیا۔ یہ بھی تالیفِ قلب کی ایک صورت تھی۔

اس طرح قبیلہ کوس کے طفیل بن عمر والدوسی رسول اللہ عظیہ کے پاس آئے اور اسلام قبول کیا۔اس کے بعدوہ اپنی قوم کی طرف واپس گئے اور اس کو اسلام کی دعوت دی۔ مگر قوم نے اسلام قبول نہیں کیا بلکہ ان کوستایا اور سرکشی کا معاملہ کیا۔ وہ دوبارہ رسول اللہ عظیہ کے پاس آئے اور قبیلہ کی شکایت کی۔رسول اللہ عظیہ وسلم نے قبیلہ کوس کے حق میں دعا کی اور طفیل بن عمر والدوس سے کہا شکایت کی۔رسول اللہ علیہ واپس جاؤ، اس کو اسلام کی طرف وعوت دو اور اس کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرو (ارجع الی قومک فادعهم واد فق بھم)۔رسول اللہ علیہ وسلم کی میروت این ہشام، الجزء الاول ہشفہ ۴۰۶)

جولوگ مؤلفۃ القلوب کے حصہ کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد منقطع یا منسوخ مانتے ہیں ان کی اس رائے کی ایک خاص بنیا دحضرت عمر فاروق کا ایک واقعہ ہے۔ ابن ہمام کی روایت ہے کہ عیبینہ اور اقرع خلیفہ ابو بکر صدیق کے پاس آئے اور ایک زمین کی مانگ کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کواس سے پہلے تالیف قلب کے طور پر کچھ مال دیا تھا۔ ان کی مانگ پران کے لیے حضرت ابو بکر نے ایک تحریر کھی کردی۔ حالا نکہ بید دونوں مدینہ کے صاحب شروت افراد تھے۔

یددونوں جب باہرآئے توان کی ملا قات حضرت عمر فاروق سے ہوئی۔حضرت عمر نے تحریر کو لیے دونوں جب باہرآئے توان کی ملا قات حضرت عمر فاروق سے ہوئی۔حضرت عمر انے کے سامنے کے کر دیے۔اس کے بعد بیمعاملہ خلیفہ ابو بمرصدین کے سامنے آیا۔حضرت عمر نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بید چیزتم کو تالیف قلب کے لیے دی تھی۔اب اللہ نے اسلام کو طاقتور بنا دیا ہے اوراس کوتم سے بے نیاز کر دیا ہے۔حضرت ابو بکر نے حضرت عمر کی

ال رائے سے اتفاق کیا۔ (النفسیر المظہری ۴۲۲)۔

اس واقعہ سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ تالیفِ قلب کا حکم منسوخ ہو چکا ہے۔ اصل بیہ ہے کہ تالیفِ قلب کے لیے جو مال دیا جا ہم کی اپنی صوابد ید پر دیا جا تا ہے۔ چنا نچے فہ کورہ دونوں اشخاص کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ذاتی فیصلہ کے تحت کچھ مال دیا تھا نہ کہ ان کے مطالبہ کی بنیاد پر۔ اس کے بعد جب حضرت ابو بکر کی خلافت کا زمانہ آیا تو ان دونوں صاحبان نے رسول اللہ علیہ وسلم کے واقعہ کا غلط استعمال کرتے ہوئے خودا پنی طرف سے دونوں صاحبان نے رسول اللہ علیہ وسلم کے واقعہ کا غلط استعمال کرتے ہوئے خودا پنی طرف سے یہ ما تک کی کہ ہم کو فلاں زمین عطیہ میں دی جائے۔ یہ ایک قسم کا استحصال (exploitation) تھا۔ حضرت عمر فاروق نے معاملہ کی اس نوعیت کو سمجھا اور درمیان میں پڑ کر دونوں صاحبان کو اس سے روک دیا کہ وہ مسلمانوں کے اموال کو غلط طور پر حاصل کریں۔

حقیقت میہ ہے کہ تالیف قلب اسلام کا ایک مستقل اصول ہے۔ وہ اپنی مختلف صورتوں میں ہر حال میں جاری رہتا ہے خواہ امن کے حالات ہوں یا جنگ کے حالات ،اورخواہ اہل اسلام بے اقتدار ہوں یا اقتدار کی حالت میں ہوں ،کسی بھی حال میں تالیفِ قلب کا حکم ساقط یا موقوف نہیں ہوتا۔

دعوت الی اللہ اپنی حقیقت کے اعتبار ہے، خیر خواہی کا ایک عمل ہے (الاعراف 24)۔ یہ دراصل انسانیت کے ساتھ خیر خواہی کا جذبہ ہے جوایک مومن کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دوسرے انسانوں کو اللہ کی رحمت کے ساتھ خیر خواہی کی کوشش کر ہے۔ اسی خیر خواہی کی بنا پر مومن بیکوشش کرتا ہے کہ وہ اپنی بات اس طرح مؤثر انداز میں کہے کہ وہ سننے والے کے دل میں اُتر جائے (النساء ۱۳۳)۔ یہی جذبہ داعی کو مجبور کرتا ہے کہ وہ اپنے کا ماحول جذبہ داعی کو مجبور کرتا ہے کہ وہ اپنے کا ماحول گئرنے نہ یائے (ابراہیم ۱۲)، وغیرہ۔

اس فتم کی مختلف چیزیں گویا آ داب دعوت سے تعلق رکھتی ہیں۔ دعوت کے انہی آ داب میں سے ایک متعین چیز وہ ہے جس کو تالیف قلب کہا جاتا ہے، یعنی مدعو کی دل جوئی اور اس کی رعایت ۔ جس طرح ایک سچا تالبرا پنے گا مک کی آخری حد تک رعایت کرتا ہے تا کہ اس کے ساتھ مشحکم تجارتی تعلقات قائم ہوں۔ اس طرح داعی ہر ممکن طریقہ سے اپنے مدعو کی دل جوئی کرتا ہے تا کہ وہ اس کے دعوت قبلیغ کا مستقل اصول دعوت بیام کی طرف پوری طرح راغب ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ تالیف قلب دعوت و تبلیغ کا مستقل اصول ہے ، کسی بھی حال میں اور کسی بھی صورت میں اس کوسا قطان بیں کیا جاسکتا۔

# كام كالتيح طريقه

رسول الدسلی الله علیه وسلم کاطریق کارکیاتها، اسسوال کاجواب حضرت عاکشر کی ایک روایت میں ماتا ہے: ما خیسر النبی صلی الله علیه وسلم بین أمرین إلا اختار ایسرهما.

(صحیح البخاری، کتاب الحدود، باب اقامة الحدود) یعنی رسول الله علیه کوجب بھی دوامر میں سے آسان کا انتخاب فرماتے تھے۔ دوامر میں سے آسان کا انتخاب فرماتے تھے۔ حدیث میں ایسر کا لفظ ہے۔ اس کی تشریح شارصین حدیث نے عام طور پر اسهل کے لفظ سے حدیث میں ایسر کا لفظ ہے۔ اس کی تشریح شارصین حدیث نے عام طور پر اسهل کے لفظ سے کی ہے (فتح الباری ۲۱ (۲۱۵) یعنی زیادہ سہل ۔ مگر اسهل (سهل تر) کے لفظ سے اس کی اصل حقیقت واضح نہیں ہوتی۔ پیغیمر اسلام اور دوسرے تمام پیغیمر، قرآن کے بیان کے مطابق، اولو العزم پیغیمر (الاحقاف کے سات کے خلاف ہے۔ اس کی اسل جے کوئی پیغیمر کیمن سہل بیند نہیں ہوتا۔ سہل بیندی پیغیمر کے مزاح کے خلاف ہے۔ اصل یہ ہے کہ اس حدیث میں ایسر کا لفظ زیادہ قابل عمل کے معنی میں ہے، نہ کہ سادہ طور پر محض سہل کے معنی میں۔

حفرت عائشری اس روایت کامفہوم اگر پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی مملی سیرت کی روشی میں متعین کیا جائے تواس سے پوری حقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ اگر لفظ بدل کر کہا جائے تواس روایت میں ایسر سے مراد قابل حصول نقشہ کار (available framework) ہے۔ ہرصورت حال میں دو عملی طریقہ ممکن ہوتا ہے۔ ایک وہ طریقہ جو ہروقت موجو دنقشہ ہی میں قابلِ عمل ہو۔ اور دوسرا طریقہ وہ جس کا تقاضا یہ ہو کہ پہلے موجو دنقشہ کو بدلا جائے ، اُس کے بعد ہی اپنا مطلوب عمل شروع کیا جا سکتا ہے۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیشہ اُس تقشہ کار میں اپنا عمل جاری کیا جو ہروقت آ پ کے لیے ممکن اور قابل حصول تھا۔ اس پیغیبرانہ طریق کار میں اپنا عمل جا کہ قدیم مکہ میں آپ کو دین تو حید کی تبلیغ کا کام کرنا تھا۔ اب اس کی دوصور تیں تھیں۔ ایک میک کی جہ کے موجود اجتماع گاہ کو استعمال کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کیا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ آپ اس سے کہا جائے جہاں بتوں کی بوجائے لیے لوگ پہلے سے اکٹھا ہوا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہآپ اس

الگ اپنا کوئی نیا مقام اجتماع بنا ئیں۔ دوسرااور نیا اجتماع گاہ بنانا اس وقت بخت مشکل کام تھا۔ اس کے برعکس کعبہ کاصحن ایک بنول کی موجود گل برعکس کعبہ کاصحن ایک بنے بنائے اجتماع گاہ کی صورت میں موجود تھا۔ پیغمبراسلام نے بنول کی موجود گل کے ناپیندیدہ پہلوکو قتی طور پرنظر انداز کرتے ہوئے اس موجود نقشہ کارکواستعال کرنے کا فیصلہ کیا اور وہاں اپنے دعوتی خطاب کامستقل سلسلہ شروع کردیا۔

کام کا یہی وہ مملی طریقہ ہے جس کو مذکورہ حدیث میں اختیار ایسر کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے۔
اس کو دوسر لے فظوں میں قابلِ حصول نقشۂ کار (available framework) سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔
موجودہ زمانہ میں مسلم رہنماؤں نے اس پینمبرانہ حکمت کو نہیں سمجھا۔ اس کا نقصان بیہوا کہ وہ اکسر اور
اعسر میں فرق نہ کر سکے۔ اُن کے لیے قابلِ حصول نقشہ کارموجود تھا مگرا پی بے خبری کی بنا پروہ نا قابلِ
حصول نقشہ کا رمیں اپنی عملی سرگرمیاں دکھاتے رہے۔ قانونِ فطرت کے مطابق ، اس کا نتیجہ صرف
کے طرفہ تاہی ہوسکتا تھا اور وہی اُن کے حصہ میں پیش آیا۔

برصغیر ہند میں اس کی ایک مثال انگریزوں کے خلاف علماء ہند کی پُرتشدد تحریک ہے۔
واقعات بتاتے ہیں کہ علماء کی بی پُرتشد دتحریک ساٹھ سالہ قربانیوں کے باوجود اپنے مقصد میں ناکام
رہی۔اس کے برعکس مہاتما گاندھی کی انہی انگریزوں کے خلاف پُرامن تحریک صرف پچپیں سال میں
اپنے مقصد میں بوری طرح کامیاب ہوگئی۔اس فرق کا واحد سبب بیتھا کہ مہاتما گاندھی کی پُر امن
جدوجہد قابلِ حصول نقشہ کار کے دائرہ میں تھی، جب کہ علماء ہند کی پُرتشد دجدوجہد نا قابلِ حصول
نقشہ کار کے دائرہ میں۔

اس معاملہ کی دوسری مثال الإخوان المسلمون کی تحریک ہے۔ انہوں نے مصر میں شاہ فاروق (وفات ۱۹۲۵) اورصدر جمال عبدالناصر (وفات ۱۹۷۰) کومغرب نواز اور اسلام دشمن قرار دے کر اُن کے خلاف پُر تشد دتحریک چلائی۔ مگر غیر معمولی قربانیوں کے باوجود اخوانیوں کے حصہ میں بچھ بھی نہیں آیا۔ البتہ مصرایک نتباہ شدہ ملک ہوکررہ گیا۔ مزید سے کہ اسی اخوانی فکر کے لوگ اپنے ملک میں سیاسی دارو گیر سے بھاگ کر بڑی تعداد میں امریکہ گئے۔ اب وہ وہاں مختلف قتم کے اسلامی ادارے سیاسی دارو گیر سے بھاگ کر بڑی تعداد میں امریکہ گئے۔ اب وہ وہاں مختلف قتم کے اسلامی ادارے

بڑے پیانہ پر چلارہے ہیں۔اور پُر فخرطور پر وہاں اپنے کارنامے بیان کرتے ہیں۔

الإخوان المسلمون مصر میں کیوں ناکام رہے اور امریکہ میں خود اپنے دعویٰ کے مطابق ، وہ کیوں کامیاب ہیں۔ اس کا واحد سبب یہ ہے کہ انہوں نے مصر میں پُر تشد دنقشۂ کار کے مطابق کام کرنا چاہا جو وہاں اُن کے لیے قابل حصول ہی نہ تھا۔ اس کے برعکس امریکہ میں وہ پر امن طریق کار کے مطابق کام کررہے ہیں جودہاں کے حالات میں اُن کے لیے پوری طرح قابلِ حصول ہے۔

تاہم الإخوان المسلمون کونہ مصر میں اُن کے کام پر کوئی کریڈٹ دیا جاسکتا ہے اور نہ امریکہ میں اُن کے کام پر۔مصر میں اُن کا کام صرف سیاسی نا دانی کے خانہ میں لکھا جائے گا۔ اور امریکہ میں وہ اپنے کام پر دو ہرامعیار (ڈبل اسٹینڈرڈ) اختیار کرنے والے قرار پائیں گے، اِلَّا یہ کہ وہ کھلے لفظوں میں یہ اعلان کریں کہ مصر میں اُن کی پالیسی سراسر غلطی اور نا دانی کی پالیسی تھی۔ اعتراف کے بعد غلطی ایک نیکی بن جاتی ہے اور اعتراف کے بغیر غلطی صرف غلطی رہتی ہے۔

جماعت اسلامی کا معاملہ بھی اسی کی ایک مثال ہے۔ جماعت اسلامی اور اُس کے بانی نے پاکستان میں زبر دست سیاسی ہنگامہ برپا کیا۔ اُن کا کہنا یہ تھا کہ پاکستان میں وہاں کے سیکولر حکمر انوں نے سیکولر نظام قائم کررکھا ہے۔ جب تک اس سیکولر نظام کوتو ڑانہ جائے یہاں کوئی قابلِ ذکر اسلامی کام کرناممکن نہیں۔ جماعت اسلامی اور اُس کے بانی کی ظراؤ کی اس سیاست کا کوئی مثبت نتیجہ پاکستان کو نہیں ملا۔ بلکہ برعکس طور پرپاکستان ایک بتاہ شدہ ملک بن کررہ گیا۔

اب اس جماعت اسلامی کی فکر کو مانے والے لوگ نہایت اطمینان کے ساتھ انڈیا کے سیکولر نظام کے تحت کام کررہے ہیں۔ وہ پُر فخر طور پر یہاں اپنے اسلامی کارنا ہے بیان کرتے ہیں۔ مگر جماعت اسلامی کا معاملہ ہے۔ جماعت اسلامی کے لوگوں جماعت اسلامی کے لوگوں نے پاکستان میں جو کچھ کیا اُس پر اُنہیں صرف سیاسی نادانی کا کریڈٹ دیا جائے گا۔ اس طرح انڈیا کی جماعت اسلامی کے لوگ انڈیا میں اپنے اعلان کے مطابق ، جو کارنا ہے انجام دے رہے ہیں اُس پر بھی وہ کوئی کریڈٹ نہیں یا سیخے۔ والّا یہ کہ وہ کھکے طور پر بیاعلان کریں کہ اُن کے بانی کا نظریہ سیکولرزم یا

سیکولرنظام کے بارے میں سراسر غلط تھا اور زمانہ سے بے خبری پر مبنی تھا۔ اس کھلے اعلان کے بغیر بھینی طور پروہ کسی مثبت انعام کے ستحق نہیں ہو سکتے ۔غلطی کے اعلان کے بغیر انڈیا میں اُن کی پالیسی دو ہرا معیار (ڈبل اسٹینڈرڈ) کی پالیسی قرار پائے گی۔اور غلطی کے اعتراف کے بعداُن کی یہ پالیسی موجب ثواب توبہ کی حیثیت اختیار کرلے گی۔

قابل حصول نقشہ کار (available framework) کی جو بات یہاں کھی گئی، وہ فرداور جماعت دونوں کے لیے کیساں طور پر نہایت اہم ہے۔ حدیث کی زبان میں وہ اختیار ایسر کی پالیسی ہے، اور فطرت کی زبان میں وہ حقیقت بیندی کی پالیسی۔ یہی موجودہ دنیا میں کامیابی کا واحد طریقہ ہے۔ اس طریقہ کو اختیار کئے بغیراس دنیا میں نہ کوئی فرد کوئی قابلِ ذکر کامیا بی حاصل کرسکتا ہے اور نہ کوئی جماعت۔ یہا یک ایسالمل قانون ہے جس میں کسی کے لیے بھی کوئی استنا نہیں۔

# متقبل نزظر

ایک عزوہ میں ایسا ہواکر سلاوں نے مذصرف دشمن فوج کے مُردوں کوقتل کیا بلکہ ان کے کچھ بہتروں کو میں ایسا ہواکہ سلاول نے مذصرف دشمن فوج کے مُردوں کوقتل کیا بلکہ ان کے کچھ بہترین کو کھی مارڈوالا۔ رسول اللہ صلائلہ علیہ ولم کو اس کی خمب رہوئی تو آب سخت ناراض ہوئے۔ آب نے فرایا : توگوں کو کھیا ہے کہ آج وہ صدسے گزرگیے اور بچپل کوقت ل کرڈالا۔ یسن کرایک شخص نے فرایا : تمہارے بہترین لوگ کہا کہ یہ مقتول بہتے کیا مشرکین کے بہترین لوگ مشرکین کی اولاد ہی تو ہیں (استما خسیا کے ما استاء السمندی ، احمد، مندائ )

یہ ایک مثال ہے جس سے اندازہ ہو تاہے کہ مومن کی نظر ہمینہ مستقبل پر ہوتی ہے۔ وہ حال سے اوپر اکھ کو آئیدہ اوپر اکھ کو آئیدہ اسے کہ اسٹر کو تاہوں کے اور آج کا ناموافق کل کے موافق میں تب دیل ہوجائے گا۔ نے ام کانات پیدا ہوں گے اور آج کا ناموافق کل کے موافق میں تب دیل ہوجائے گا۔

دنیا کو النّه تنالی نے اس طرح بنایا ہے کہ یہاں امکانات کی کوئی حدنہیں۔ آج جوشخص انکارکردہا ہے کل وہ اقرار کرنے والابن سکتا ہے۔ آج جوشخص بظاہر دشمن بنا ہوا ہے اس میں آئدہ اسی تبدیلیاں ہوسکتی ہیں کہ وہ ا ہینے رویہ پرنظر ثانی کرے اور آپ کا دوست اور سائھی بن جائے۔ حق کہ باپ کارویہ اگر مایوسیانہ ہو تومومن اس سے بیٹے سے امید قائم کو لیتا ہے کہ شاید وہ بڑا ہو کرحق کا اعتراف کونے والا بن حاسے۔

یہ دنیا موافق امکانات سے بھری ہوئی ہے۔ مگر موافق امکانات کو اپنے حق میں واقعہ بنانے کے لیے بند حوصلگی اور عالی طسر فی در کارہے۔ اس کے لیے صرورت ہے کہ آدمی وشمن اور دوست کی اصطلاحوں سے اوپر اکٹا کر سوچ سکے۔ وہ نفرت اور مجت کے جذبات سے بلند ہو کر رائے وت امر محبت کے جذبات سے بلند ہو کر رائے وت امر کے سے۔ اس بلند ہم تی کے بغیران امرکانات کو استعال کرنا ہرگر ممکن نہیں۔

ہر چیز کا ایک ظاہر ہوتا ہے ، اور دوسرا اس کا باطن ۔ اکثر ابسا ہوتا ہے کہ چیزا بینے ظاہر کے اعتبار سے کچھ موتی ہے اور باطن کے اعتبار سے کجھ اور ۔

عام الن ان جیزوں کو صرف ان کے ظاہر کی حد تک دیکھتے ہیں۔ مومن وہ ہے جو جیزوں کو ان کے اندرونی امکانات کے اعتبار سے دیکھنے گئے۔

# غلطافهمي

بعن اخبارات ہرروز کوئی خاص قول نقل کرتے ہیں۔ انھیں میں سے ایک ٹائمس آف انڈیا سمی ہے جوروزانہ ایسے اڈیٹوریل کے اوپر کوئی نہ کوئی قول درج کرتا ہے۔ اخبار مذکور کی اشاعت ۲۱ جولائی ۸۸ ۱ کومیں نے کھولا تو اسس میں حسب ذیل فقرہ چھپا ہوا تھا :

Beware of novel affairs, for surely all innovation is error (Muhammad)

یہ ایک حدیث رسول کا انگریزی ترجمہ ہے۔ گراپنی موجودہ شکل میں وہ ناقص ہے اور سخت غلط فہی پیداکرنے والاہے۔ اس انگریزی فقرہ کا اردو ترجمہ کیا جا مے تووہ یہ ہوگا: ننی باتوں سے بچو، کیوں کہ ہر حبّرت یفینًا غلطی ہے۔ کوئی شخص صرف اس ترجمہ کو پُرسے نو وہ سمجھے گا کے بینم راسلام نی چیزیا نی ایجا دے مخالف سقے ۔ حالاں کہ مذکورہ حدیث کا یہ مطلب سرگز نہیں۔ یه ایک بسی حدیث کا ایک مکرا ہے جواحمہ، ابو داؤد، ترمذی اور ابن ما جرمنے روایت كيا ہے۔ اس مديث ميں رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اپنى المت كوير نصيحت فرمانى كے امور دین میں تم لوگ میری سنت پر اور ظفار داست دین کی سنت پر قائم رمنا ، اسس سے سی حال میں من مثنا لی بیفیوت کرتے موٹے آپ نے فرایا: وَإِيَّاكُمْ وَهُ حِدَةً نَاتِ الْأُمُونِ حَسَانَ كُلِّ اورتم نَى بات فكالمنسم بحو، كيول كم مرتى جيز مُحديثة بدُعَة وكُلّ بدُعةٍ صَلَالَةً بعت بعت به اور مربعت مُراى ب-المكسس أف المرياكا ففت ره أسى حديث كا الحريزي ترجم بعد مكراس حديث میں جس بدعت سے روکا گیا ہے وہ دین ہیں نئی بات نکالنا ہے راکہ عام صرورت کی چیزوں میں نئ بات نکان مثلاً کوئی شخص ا ذان کے بدلے نقارہ بجائے تو یہ بدعت ہے۔ سکین اذان کی اواز کو تیز کرنے کیے لاؤڈ کسیکر استعال کیا جائے تووہ بدعت نہیں۔ ج کو قری مہینے بجائے شمسی مہینہ میں اداکیا جائے تو یہ برعت ہے ۔ لیکن اگر جج کے سفر کے لیے اوسٹ کے کائے موائى جهاز استعال كيا جائے توب برعت نہيں۔

### قصور واركون

ایک شخص نے سانڈ کو چھٹرا۔اس کے بعدسانڈ نے اس کواپنی سینگ سے مارا۔الی حالت میں صرف پنہیں کہا جائے گا کہ سانڈ نے آ دمی کو مارااور آ دمی میں صرف پنہیں کہا جائے گا کہ سانڈ نے آ دمی کو مارااور آ دمی نے اپنے آپ کوسانڈ سے مروایا۔ یہی وہ حقیقت ہے جوایک حدیث میں اس طرح کہی گئی ہے:

الترفدی، ابن ماجه اور البیمقی نے حضرت حذیفه سے روایت کیا ہے که رسول الد سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا یسب علی للمؤمن أن یذل نفسه، قالوا و کیف یذل نفسه، قال: یتعوض من البلاء لما لایطیق (مشکوة المصابح، جلد ۲، صفحه ا کے) یعنی کسی مومن کواییا نہیں کرنا چاہئے که وہ ایٹ آپ کوذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہوئی شخص کیے اپنے آپ کوذلیل کرے گا۔ آپ نے فرمایا کہوئی حصیبت مول لے جس کی وہ طاقت ندر کھتا ہو۔

یہ حدیث افراد کے لئے بھی ہے اور تو موں کے لئے بھی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کوئی فرد یا قوم کسی بڑی طاقت کوچھیڑے یا اس کوغصہ دلائے اور اس کے بعد بیطافت اس کو پچل ڈالے تو اس فرد یا قوم کے لئے بیہ ظلومیت کا معاملہ نہیں ہوگا بلکہ وہ حمافت کا معاملہ ہوگا۔

اکثر الیا ہوتا ہے کہ آ دمی خود ہے ایک مصیبت میں پڑتا ہے اور پھر وہ کی دوسرے کواس کا فرمہ دار قرار دیتا ہے۔ گرالیا کرنا درست نہیں۔ جومصیبت اپنی نا دانی کی بنا پر پیش آئے اس کے لئے آپ دوسرے کوز مہدار نہیں تھہرا سکتے۔ جس تباہی کا سبب خود اپنا غلط اقد ام ہو، اس کا قصور وار دوسرے کو تمہرانا ایک ایسی کوشہر اسکتے۔ جس تباہی کا سبب خود اپنا غلط اقد ام ہو، اس کا قصور وار دوسرے کو تمہرانا ایک ایسی کوشش ہے جو شریعت کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور عقل کے زد یک بھی قابل رد ہے اور انسان کیا گیا ہے۔ آبیل فطرت کا یہی وہ اصول ہے جس کو ایک عوامی مثل میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ آبیل جمعے مارے موجودہ دنیا کو بنانے والے نے اس کو اس طرح بنایا ہے کہ یہاں بیل بھی ہے اور انسان بھی۔ ہم تخلیق کے اس نقشہ کو بدل نہیں سکتے۔ ہمارے لئے ممکن صورت صرف یہ ہے کہ ہم پھول کی طرح کا نئے کے ساتھ ذندگی گزارنے کا ہنر سکھ لیں۔

#### اسلامی انقلاب میں عمومی تا ئید

پینمبر اسلام ﷺ کے زمانہ کا ایک واقعہ حدیث کی مختلف کتابوں میں آیا ہے۔ ایک غزوہ (جنگ) میں ایک خودہ (جنگ کوجیتنے میں مدددی۔ (جنگ) میں ایک خصص نے حصہ لیا اور زبر دست جنگی کارنا مہانجام دے کر جنگ کوجیتنے میں مدددی۔ لیکن جنگ کے آخر میں پینمبر اسلام ﷺ نے اعلان فر مایا کہ بیٹخص اہل جنت میں سے نہیں ہے بلکہ اہل نارمیں سے ہے۔

جن لوگوں نے اس جنگ میں اس کے بہادرانہ کارنا ہے دیکھے تھے، انہیں آپ کے اس ارشاد پر تعجب ہوا۔ گر جب تحقیق کی گئی تو معلوم ہوا کہ اس آ دمی نے بہادرانہ قال تو ضرور کیا تھا گر آخر میں اس نے خودا پنی تلوار سے اپنے کو ہلاک کرلیا۔ گویا کہ اس کا معاملہ خود گئی کا معاملہ تھا، نہ کہ شہادت کا معاملہ۔

اس واقعہ کے بعد پینمبراسلام ﷺ نے حضرت بلال سے فرمایا کہ اسے بلال ،انھواور بیاعلان کردو کہ جنت میں صرف وی شخص جائے گا جومؤمن ہواور اللہ بیشک اس دین کی مدوفا جرآ دمی سے بھی کرے گا (لایسد خل البجنة الا مومن، و ان اللہ لیوید ھذااللہ بن بالرجل الفاجو) فتح الباری اارے ۵۰ سینیمبراسلام ﷺ کے اس ارشاد سے ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے۔ وہ بیر کہ اسلام نے انسانی زندگی میں جو ہمہ گیرانقلاب برپاکرنا چاہا تھا، اس کا آغاز اگر چنطص اہل ایمان کریں اسلام نے انسانی زندگی میں جو ہمہ گیرانقلاب برپاکرنا چاہا تھا، اس کا آغاز اگر چنطص اہل ایمان کریں گے گر اس کی آخری بھیل نسل درنسل کے تاریخی عمل کے ذریعہ ہوگی۔ اس تاریخی عمل میں نہ صرف مسلم بھی مؤثر طور پر اپنا کردارادا کریں گے۔ پیغیبراسلام کابیار شاد آپ کے بعد کی تاریخ میں مسلم واقعہ بنتا رہا ہے۔ مثال کے طور پر قر آن میں بیاعلان کیا گیا تھا کہ آئندہ آفاق وانس میں ایسی حقیقت بنادیا ہے دور یافتیں عیر شاہوں نے اس پیشین گوئی کو موجودہ زمانہ میں سائنسی حقیق کے بعد جو دریافتیں غیر مسلم قوموں کے ذریعہ ظہور میں موجودہ زمانہ میں سائنسی حقیقت بنادیا ہے۔ یہ جدید دریافتیں غیر مسلم قوموں کے ذریعہ ظہور میں حرف بحرف ایک ثابت شدہ حقیقت بنادیا ہے۔ یہ جدید دریافتیں غیر مسلم قوموں کے ذریعہ ظہور میں

آئی ہیں۔مسلم افراد کا حصہ ان میں تقریباً نہ ہونے کے برابر ہے۔

ندکورہ واقعہ ایک اعتبار سے ایک انسان کا واقعہ ہے اور دوسرے اعتبار سے وہ ایک اصول کو بتاتا ہے۔ وہ اصول ہے کہ جہال تک آخرت کے انعام یاجت میں داخلہ کاتعلق ہے، وہ صرف مخلص اہل ایمان کے حصہ میں آئے گا۔ گہرے اخلاص اور سچے ایمان کے بغیر کسی شخص کوآخرت کی ابدی جنت ملنے والی نہیں ہے۔

لیکن جہاں تک د نیوی اعتبار سے اسلام کی تاریخ کاتعلق ہے، اس معاملہ میں ایسے افراد کا بھی حصبہ ہوگا جو اخلاص اور ایمان کی شرط پر پورے نہ اتر تے ہوں۔ د نیوی اعتبار سے اسلام کا جو تاریخی قلعہ بننے والا ہے، اس کی تعمیر میں بے شارلوگ براہ راست یا بالواسطہ طور پر حصتہ لیس گے۔ ایسے لوگوں کو خدا د نیا کی بچھ چیزیں بطور معاوضہ دے سکتا ہے، مگر آخرت کا خصوصی انعام ایسے لوگوں کے لیے مقدّ رنہیں۔

وعو ت

### دعوتی ذ مهداری

پینمبراسلام ﷺ کی حیثیت داعی کی تھی ، آپ کی تبعیت میں آپ کی امت کی حیثیت بھی داعی کی تبعیت بھی اللہ کی طرف داعی کی ہے۔ قرآن میں ارشاد ہوا ہے کہ اے رسول ، کہو کہ یہ میر اراستہ ہے۔ میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں ، سمجھ بو جھ کر ، میں بھی اور وہ لوگ بھی جنہوں نے میری پیروی کی ہے (قبل ہاندہ سبیلی ادعوا الی الله علی بصیرة انا و من اتبعنی ) یوسف ۱۰۸

رسول الله علی دعوتی ذمه داری قیامت تک وسیع تھی۔ آپ کو قیامت تک پیدا ہونے والے تمام انسانوں کو آپ کی دعوتی ذمه داری قیامت تک وسیع تھی۔ آپ کو قیامت تک پیدا ہونے والے تمام انسانوں کو توحید کی حقیقت سے باخبر کرنا تھا۔ مگر ایک عمر کو پہنچ کررسول الله علی کی وفات ہوگئ۔ اس لئے سوال ہے کہ اب بیز ممہ داری کس کے اوپر ہے۔ آب بیز دمه داری امت محمدی پر ہے۔ امت محمدی کو آپ کی نیابت میں قیامت تک بیفریضہ ادا کرنا ہے۔ حدیث میں ہے: مالسی اُمسِك بِسُح جَوز کم عن نیابت میں قیامت تک بیفریضہ ادا کرنا ہے۔ حدیث میں ہے: مالسی اُمسِك بِسُح جَوز کم عن السار ، الا وَإِنَّ دبیعی وانب سائلی هل بلغت عبادی۔ فاقول رب قد بلغت۔ الا فلیبلغ شاهد کم غائبکم (حیاة الصحابه ۱۸۷۷)

رسول الله ﷺ نے فرمایا: مجھے کیا ضرورت ہے کہ میں تم لوگوں کی کمریکڑ کرتم کوآگ سے بچاؤں۔ سن لو کہ میرارب مجھے بلائے گا اور بے شک وہ مجھ سے سوال کرے گا۔ کیا تم نے میرے بندول تک میرا پیغام پہنچادیا۔ میں کہوں گا کہ ہاں میرے رب، میں نے پہنچادیا۔ سن لو، تمہارا حاضر تمہارے غائب تک پہنچادیا۔

اس حدیث کے مطابق ،رسول اللہ عظیما گویا اپنی امت کے ایک ایک فر دکو ہدایت دے رہے ہیں کہ میرے بعدتم قیامت تک میرے دعوتی مشن کو جاری رکھو، دوسر لفظوں میں رہے کہ مجھے رہموقع دو کہ میں اللہ تعالیٰ کے رہمال رہے کہ سکول کہ میں نے قیامت تک کے تمام لوگوں پر اپنی دعوتی ذمہ داری پوری کر دی ، اپنی حیات میں براہِ راست طور پر ،اور اپنی حیات کے بعد بالواسط طور پر ۔

# علمی جہاد

رسول الله علی کا ایک ارشا دالفاظ کے معمولی فرق کے ساتھ حدیث کی کتابوں میں نقل کیا گیا ہے۔ اس کے مطابق ، آپ نے فر مایا کہ میری امت میں برابرایک گروہ موجودر ہے گا جوث کے لئے قال کرے گا۔ اس حدیث میں بظاہر قال کا لفظ ہے۔ مگر امام بخاری (۲۵۲۔ ۱۹۳ه) نے اس کو جنگ کے معنیٰ میں نہیں لیا ہے بلکہ علمی جہاد کے معنیٰ میں لیا ہے۔ اس حدیث کوامام بخاری نے جس باب کے حت نقل کیا ہے اس کا عنوان (ترجمہ کباب) انہوں نے ان الفاظ میں قائم کیا ہے:

بابُ قولِ النبي صلى الله عليه وسلم لاتزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق يقاتلون و هم اهل العلم

رسول الله صلى الله عليه وسلم كاس قول كے بيان ميں كه ميرى امت كاايك گروه بميشه ق پر قائم رہے ہوئے قال كرے گا، اور اس سے مرادعلم والے ہيں۔ (كتاب الاعتصام) - امام بخارى كاس ترجمه كباب سے معلوم ہوتا ہے كہ وہ اس حديث ميں '' قال'' كواس كے لفظى معنىٰ ميں نہيں لے رہے ہيں۔ بنانچہ انہوں نے بير واضح كيا ہے كہ اس سے مرادعلمى معنىٰ ميں الے رہے ہيں۔ چنانچہ انہوں نے بير واضح كيا ہے كہ اس سے مرادعلمى محابد بن ہيں، يعنی وہ لوگ جوعلم كی راہ سے الله كے دين كی خدمت كريں۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ستفل اور مسلسل جاری رہنے والی چیز علمی جہاد ہی ہے۔ قال مسلسل جاری رہنے والی چیز علمی جہاد ہی ہے۔ قال مسلسل جاور رہنے والی چیز نہیں۔ چنا نچر ابو بکر الجصاص رازی حنفی (م 2 ساھ) نے لکھا ہے کہ علمی جہاد اصل ہے اور جسمانی یا عسکری جہاد صرف ایک شاخ ہے (فجھاد العلم اصل و جھاد النفس فوع ،احکام القرآن ،جلد سام فحہ 119)

علمی جہاد کی سب سے بڑی شکل میہ ہے کہ دلائل کے ذریعہ اسلام کی ججت لوگوں کے اوپر قائم کی جائے۔اس کے خلاف علمی اعتراضات کو اعلیٰ علمی سطح پر رد کیا جائے۔اسلام کو ایک فکری اور نظریا تی قوت کی حیثیت سے دنیا کے سامنے لایا جائے۔

#### اجتني دين

الممسلم بن الحجاج نے اپن " صبح " بین کتاب الایمان کے تحت ایک باب ان الفاظ میں قَائُمُ كَيَابٍ: بَابْ بِيانِ الله سلام بدأغريبًا وسيعود عنربيًّا وأنَّه يأرِزُ بين للسجدَين. اس باب کے ذیل میں انھوں نے تین روایتیں فتل کی ہیں۔ ایک روایت یہ ہے:

عليه وسلم بدأ الاسلام عنديبًا عليه وسلم نے فرمايا - اسلام اجبني كى حيثيت سے وسسيعود كسما بدأعنر ميبًا وخطويي مشروع موا اور كيراس اجنبي مالت كي طون لوط جائے گا جیساکہ تشروع ہوا تھا۔ بیں خمیدو سعادت سے اجنبیوں کے لیے ۔

للسغربباع ـ

اسلام سانوب صدی سے عرب میں بنواساعیل کے درمیان آیا ۔ بنواساعیل اصلاً ملت ابرامیمی سے تعلق رکھتے سکتے مگران کے اور حصرت ابرامیم کے درمیان ڈھائی ہزارسال کا فاصلہ تقالمبی مدت کے بتیجہ میں ان کے اندر دینی بگار آجیکا تھا، وہ دبن ابرامیم کے نام سے صرف دين آباء كو جانتے سفے ۔اس بنابر ابتداءً ان كے يديني براك ام كے بينام كوسم منامشكل بنار ہا۔ حدیث کے مطابق ، خود ملت مسلمہ کی یہی حالت اس وقت ہوجائے گی جب کہ وہ زوال کا تشکار ہوجائے۔ جب کہ وہ اسسلام کی امبیرٹ کو کھو دسے اور ایک نود ساختہ اسلام اس کے درمیان باقی رہیے۔

امت پرجب یہ وقت آتا ہے تو وہ دین کے نام سے صرفت دین اکابر کو جانتی ہے اور دبن حندا اس کے لیے اجبنی جیب زموجا تاہے ' قومی خوامشوں سے مطابقت کرنے والا دین اس کو دین نظرات اسے اور اصولول برمبنی دین اسس سے لیے نات بل فہم جیز بن جا ناہے۔ نطواہر دین کی دھوم مجانے کو ایسے لوگ کام سمجھتے ہیں اور حقیقت دین ا كى بات انھيں اليسے يے امانوس وكھ ان ديتے ہے ۔ ايسے ماحول ميں جولوگ فرن اول والادبن اختیار کریں وہ دوبارہ تو گول کو اجنبی دکھانی دیسے لگنے ہیں۔

# رین کی نفرت کرنے والے

عن ابى الوليد عبادة بن العامت رضى الله عنه قيان : بايعنا رسول الله سلى الله عليه وسلسم عن ابى الوليد عبادة بن العامت رضى الله عنه قيان : بايعنا رسول الله سلى ان لا نشازع الامر اهله الا ان تروا كفرا بواما عندكم من الله فيسه برشان وعلى ان نقول بالحق اينسما كشا لا نشاف في الله لوملة لا نم · ال متفل عليله )

حصرت عبا دہ بن صامت انساری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بیعت کی اس پر کہ ہم سنبس کے اور ما نیس گے ننگی ہیں بھی اور آسانی بیں بھی ۔ ببند ہیں بھی اور تاب بدیں بھی اور اس پر کہ ہم صاحب حکم سے حکم ہیں نزاع اور اس پر کہ ہم صاحب حکم سے حکم ہیں نزاع نزکریں گے الا بر کہ ہم کھلم کھلا کھر دیکھوجس کے لیے تمہارے باس خداکی طوف سے بر بان ہو ۔ اور بر کہ ہم حق نے ساتھ بولیں گے خواہ ہم جہاں ہوں ۔ ہم اللہ کے معاملہ میں ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں طری گے ۔

"بیعت مک تفظی معنی نیچنے کے ہیں۔ اس سے مراد وہ عہدہے جو ایک فرد اجتماعی ذمہ واد کے ساتھ اجتماعیت ہونے کے ایک فرد اجتماعی ذمہ واد کے ساتھ اجتماعیت پر قائم رہنے کے لیے کر تاہے۔ عہدِ اجتماعیت کو بعیت سے تبیر کرنا اس کی سف د کو بنار ہاہے۔ گویا بیت سے وابست ہونے کے بعد فرد اپنی ذات کو اجتماعیت کے ہاتھ بیچ د تیاہے۔ اس کے بعد اس کی ذات اپنی نہیں رمتی بلکہ اجتماعی ادارہ کی ہوجاتی ہے۔

مذکورہ بیت مدینہ کے مسلمانوں سے لی گئجن کو انفیار کہا جا تاہے۔ بین فداکے دین کی مدد کرتے والے ۔ اس وفت اسلام کا قافلہ بالکل کی ہوئی حالت بیں تھا۔ ایسے نازک وفت بیں مدینہ کے اہل ایمان سے اس کی غیرمشروط مدد کرنے کا عہد کیا اور بھرساری زندگی اس پر قائم سے ۔ انفول نے نفرتِ دین کو اس کے آخری تقاضوں کی حد تک انجام دیا اسی لیے وہ خصوصی طور پر الفیار سکے گئے۔ مدینہ کے مسلمانوں سے جن الفاظیں نفرت دین کی بیت لی گئا س پر عور کیجے ۔ اس میں تمام وہ بانیں میں جن کی وہ سے لوگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الوگ ہو جاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الگ ہوجاتے ہیں بانیں میں جن کی وہ سے لوگ "بیت سے الوگ ہونے کی دیں کی سے سے الوگ ہونے کی وہ سے لی کی وہ سے لی کی سے سے الوگ ہونے کی وہ سے لوگ "بیت سے الوگ ہونے کی وہ سے لی گئا سے ہونے کی وہ سے لی کی دین کی سے سے الوگ ہونے کی وہ سے لیا کی دیا ہونے کی وہ سے لیے کی دیا ہونے کی دیا ہونے کی دیا ہونے کی دین کی دیا ہونے کی دین کی دیت ہونے کی دیا ہونے کی دیا ہونے کی دین کی دین

الیی جبزدا پرسمع وطاعت کی پابندی کا افراد کرایے کا مطلب یہ ہواکہ ۔۔۔۔ ساتھ نہ دینے والے حالات میں بھی سے اندے والے حالات میں بھی سے اندے والے حالات میں بھی سے اندے والے بیتی آنے کے بیتی آنے کے بیدی جائے ہوئے دین قافلہ سے جڑھے رہو۔ جن شکا بتوں کو عذر بناکر لوگ الگ ہوجاتے ہیں ان شکا بتوں کے باوجود انخاد ونغے اون کو رز جھوڑو۔

وه لوگ جن کاعال به بهوکه آسانی بین سائق دین اور مشکل کے وقت سائق نه دین وه اسس و فت سائق نه دین وه اسس و فت تک کشیک رئیں جب تک معامله ان کی بیند کے مطابق بهو اور جب معامله ان کی بیند کے خلاف بهو تو بگر الگ بهوجا ئیس وجو بهمیشه اینے آپ کو اگلی نشست پر دبکی نشست پر دبکی نشست پر دبلی اور بھی نشست پر دبلی اور بھی نشست پر دبلی ایس آب کو اگلی نشست پر دبلی ایس خود ان کی ذات کو اعلی عهده مه دیا گیا بهو انھیں گوارا مذبہ و یک موف این تاریخ بن نے بہیں دین کی ایسے لوگ صرف اینی تاریخ بن نے بہیں دین کی تاریخ بن ان ان کے لیے مقدر نہیں ۔

ایسامکن ہے کہ کوئی شخص اپنے خیال کے مطابق ناانفیا نی محسوس کرے ۔ وہ ایک چیز کو دیکھے اور بطور خود یہ سیجھے کہ یہ حق کے خلاف ہور ہاہے ۔ ایسے مواقع پر وہ اظہار خیب ال کرسکتا ہے ۔ وہ سنجیرہ انداز میں ناانفیا نی کو بہیان کرسکتا ہے ۔ مگر ناانفیا فی کے نام پر اجتماعیت سے کشنا کسی کے لیے جائن اہلیں ۔ فرد کو صرف " قول "کا حق ہے ، اس سے آگے اسے کوئی حق حاصل ہنیں ۔

بیعت بین مزیدید کہلایا گیاہے کہ قافلۂ اسلام کے امیر کی اطاعت سے تم صرف اس وقت نکل سکتے ہوجب کہ تم اس کے اندرعلانیہ کفر کا مشاہرہ کرو۔ اب اگر اس حقیقت کوس منے رکھاجائے کہ ایسے کفر کا واقعہ شاذہی کبھی بیش آتا ہے تو الشاذ کا لمعسدوم کے اصول پر اس کامطلب عسلاً یہ فرار باتا ہے کہ تم کبھی بھی امیر کی اطاعت سے نہ نکلو۔ تم کسی حال ہیں بھی اس کی نافر مانی نہ کرو۔

ابتائ زندگی فرد کی موت پر قائم ہونی ہے۔ بہت سے افراد جب یہ عہد کرتے ہیں کہ وہ اِجَا مِیت کی خاطر اپنی رائے کو قربان کریں گے۔ وہ اپنے آپ کو حذف کرکے اجماعیت کا ساتھ دیں گے، اسی وقت یہ ممکن ہوتا ہے کہ کوئی حقیقی اجماعیت وجو دہیں آئے ۔

ابیے ہی لوگ۔ اسسلام کوزندہ کرتے ہیں ۔جن کے اندربیصفات نہ ہوں وہ صرف اسلام کو بریا دکریں گے ، وہ اس کے زندہ کرنے والے نہیں بن سکتے ۔ بے فائدہ علم

قال سول الله صلوالله عليه وسلم: اناسن غير السه وجال اخوف عليكم من السه وجال فقيل وما هو بارسول الله و فقال علماء السوء (دواه احد من حديث ابى ذد)

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من ازداد علمًا ولم يزدده من لم يزددمن الله الأبعداً (رواه ابومنصور الدلمي ) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الله الناس عذا بأيوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه (رواه ابوداؤد الطياسي وسعيد من منصور وابن عدى في الكالى )

قال رسول الله صلح الله عليه وسلم بمررت ليلة أسرى بى باقوام تقرض شفاههم بمقارض من نار فقلت من انتم قالوا كنا نامر مالخير ولانا تبه وننهى عن الشر وناميه (دواه ابن حبان)

وكان رسول الله على الله عليه وسلم يقول: الله م الى اعوذ بلك من علم لا ينفع وتعلب لا يخت ع وعمل لا يرفع ودعاء لا يسمع (دواه الحاكم من مديث ابن معود)

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ۔ میں تنہا رہے بارہ میں وجال سے بھی ذیا دہ دوسروں سے ڈرتا ہوں۔
کہاگیا کہ اے خدا کے رسول یہ دوسرے لوگ کون بیں ۔ فرمایا کہ برسے علمار ۔
بیں ۔ فرمایا کہ برسے علمار ۔

رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے فرما با: جوشخص علم بیں بڑھ جلئے گروہ ہدایت بیس نہ بڑھے وہ السّٰہ سے حرف دوری میں بڑھے گا۔

رسول الترصلى الترعليه وسلم نے فرمایا: فیامت کے دن سبسے زیادہ سخت عذاب اس عالم کا ہوگا جس کو الترب کے علم سے ونائدہ نہیں بہونخایا۔

رسول الشرصلى الشرعليه وسلم نے فرما با: معراج كى دات ميراگرزايي لوگول سے ہواجن كے ہونط آگ كى قينجى سے كاشے جارہے تھے ہيں نے كہا كہم كون لوگ، ہو الخول في كہا كہم كھلائى پرعل في برائى سے مدكتے تھے مگر خود كھلائى پرعل نہيں كرتے تھے مگر مم خود برائى سے مدكتے تھے مگر مم خود برائى سے منہیں رکتے ہے ،

رسول الشرسلى الشرعليه وسلم به دعا فرما يكرت تحق : اله الشر، بين تجه سے ایسے علم سے بناه مانگنا موں جو نفع نه دے اور ایسے علی سے جو در تانہ موا ور ایسے علی سے جو تیری طرف الحقایا نبط کے اور ایسی دعا سے جوسنی نبط کے اور ایسی دعا سے جوسنی نبط کے د

## كرابت

قرآن میں ایک سے زیادہ مفام پر کہاگیا ہے کہ ہم نے لوگوں کے پاس تی بھیجا۔ گراکڑ لوگ می سے بیزار رہے (المومنون ، الزخرف مرے) قیادہ کہتے ہیں کہ ہم سے بتایا گیا کہ رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم کی ملاقات ایک شخص سے ہوئی۔ آپ نے اس سے کہا کہ اسلام قبول کر۔ آدمی نے کہا کہ آپ مجھ کو ایک ایسی چیز کی طرف بلاتے ہیں جو مجھ لیسند نہیں۔ آپ نے فرمایا اگر تمہیں بینندنہ ہو تنب بھی (قال قدادة: ذکر لیا ان النبی صلی اللّٰه علیہ وسلم لقی رجلاً فقال: اسلم ۔ فقال الرجبل انلف لسند عونی الی اسلم انالے کارہ ۔ ان انالے کارہ ۔ انسانی اللّٰه عسلیہ وسلم: و إن کنت کارہ اللّٰہ عسلیہ وسلم: و إن کنت کارہ اللّٰہ عسلیہ وسلم ؛ و إن کنت کارہ اللّٰہ عسلیہ وسلم ؛

اس کی تفصیل یہ ہے کہ انسان کے لیے علی کے دوراستے ہیں۔ ایک ، اتباع حق اور دوسرے ، اتباع امواد (المومنون اے) حق پر چلنے کے لیے آدمی کوسوچ کر فیصلہ کرنا پڑتا ہے۔ امواد (خواہنات) کامعاملہ یہ ہے کہ وہ آدمی کے اندرسے اپنے آپ اکھتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر معاملہ میں آدمی ابتدائی طور پر خواہنات کے داستہ پر علی پڑتا ہے۔ اور حق پر چلنے کے لیے خواہنات کو دبانا اور نفس کے تقاصنوں پر مبرکرنا صرر کرنا صروری ہے۔

الیں حالت بیں اگرکوئی الیں تخرکیہ اسطے جولوگوں کی خواہشات کے مطابق ہوتو اس کاساتھ دینے کے لیے لوگوں کو کسی مخت یا قربانی کی صرورت نہیں ہوگ ۔ کیوں کہ یہ تو وہی راستہ ہوتا ہے جس پرلوگ عملاً بہلے ہی سے قائم ہوتے ہیں۔ الیسی تخریک کے ساتھ بطنے کے لیے لوگوں کو ابناراستہ بدلنے کی حزورت بہش منہیں آتی ۔ بہی وجہ ہے کہ اس فیم کی تخریکوں کے گر د بہت جالدلوگوں کی بھیڑا اکھٹا ہوجاتی ہے ۔ بہیں آتی ۔ بہی وجہ ہے کہ اس فیم کی تخریکوں کے گر د بہت جالدلوگوں کی بھیڑا اکھٹا ہوجاتی ہے ۔ بہی اس کے برعکس جب تن کی ہے آمیز دعوت اکھٹی ہے تو وہ گویا راستہ بدلنے کی دعوت ہوتی ہے ۔ اس کو ما ننایہ تقاصاً کرتا ہے کہ آدمی ابنی سوچ کو بدلے ۔ اپنے جذبات پر روک لگاکر اس کو ایک سمت سے دوسری سمت کی طوف موٹر دے ۔ مزید ہے کہ وہ تو کو ما ننا لوگوں کے لیے عزت اور ساکھ کا سوال بھی بن جا تکہے ۔ کیونکہ حالت موجو دہ میں جن کو ما ننا دوسرے نفلوں میں بہلے تا کہ معنی ہوتا ہے کہ " جی فلطی پر تھا "
جا تکہے ۔ کیونکہ حالت موجو دہ میں جن کو ما ننا دوسرے نفلوں میں بہلے تا کہ تا کہ کو ساس کو مانے میں کو اس کو مانے میں کو موس کرنے لگتے ہیں ۔ وہ اس سے بیزادی کا اظہار کرتے ہیں۔ وہ اس کو قبول کرنے کے تیار نہیں ہوئے کا معنوں کرنے گئے ہیں ۔ وہ اس سے بیزادی کا اظہار کرتے ہیں۔ وہ اس کو قبول کرنے کے بیار نہیں ہوئے کہ معنوں کرنے گئے ہیں ۔ وہ اس سے بیزادی کا اظہار کرتے ہیں۔ وہ اس کو قبول کرنے کے تیار نہیں ہوئے

دىنى تعلىم كامقصد

مدیث میں آیا ہے کہ علم کو حاصل کرنا فرض ہے رہان طلب العلم فریضة علم کا ای اہمیت کی بنا پراہل اسلام لے ہردور میں دین تعلیم کے ادار سے قائم کیے۔ ان تعلیم ا داروں کی نوعیت کیا ہے ، اس کو بنانے کے لیے قرآن کی صب ذیل آیت بلا شہر ایک رہما آیت ہے :
وما کان المو منون لینفرول کا فقہ ، اور برمکن برنظاکہ اہل ایکان سب کے سب کی فلولا خفر من کل فرقة منهم طائفة کو لمے ہوں ، تو ایساکیوں نرہواکہ ان کے ہرگروہ لیتفقہ وا فی انسدین و نینسذروا قومهم میں سے ایک حصر کل کرآتا تاکہ وہ دبن میں سے ایک حصر کل کرآتا تاکہ وہ دبن میں ہم ادار جعوا آلیہ م لعلم یہ خدون ۔ پیدا کرتا اور والیس جا کراپی قوم کے لوگوں کو رات ہو الے بنتے۔ دولت ہم کا کو کرتا تاکہ وہ پر ہیر کرنے والے بنتے۔ دولت ہم کا کا کہ وہ پر ہیر کرنے والے بنتے۔

القرطبی نے لکھا ہے کہ طلب علم کے وجوب سے بلے یہ آیت اصل کی چنیت رکھتی ہے (هده الآبد اصل ف وجوب طلب (لعدم) اس سے معلوم ہواکہ تعلیم دبن سے مراد حقیقتہ سے العدم التحب کے القرق میں العدی ہے۔ اور وہ خود قرآن کے نفظ میں ، نفق ہے۔

القرطی نے ایستفقہ واکی تشریح یتبصّرواک نظ سے کی ہے۔ یعی تفقہ کامطلب ہے بھیرت عاصل کرنا۔ الراغب الاصفہانی نے لکھا ہے کہ فقہ کامطلب علم تناہد سے علم غائب کس بہنچنا ہے ،اس طرح فقہ زیادہ فاص ہے علم سے (المفقہ هوالمتوصل الی علم غائب بعد بم شاهد فهواخص من العدم) فقہ فاصل کیا کامطلب ہوتا ہے فہم عاصل کیا (فقہ کہ ای فقہ اصل بین کامطلب ہوتا ہے فہم عاصل کیا (فقہ کہ ای فہد کہ اسان العرب بین ہے کہ فقہ اصل بین فہم کو کہتے ہیں (المفقد فی الاصل المفهم) فہد کہ اسان العرب بین ہے کہ فقہ اصل بین کامل نشانہ کیا ہونا چا ہے کہ جولوگ اس سے معلوم ہوا کہ دینی مدارس کا اصل نشانہ کیا ہونا چا ہے کہ جولوگ بہاں تعلیم و تربیت عاصل کر کے تکلیں وہ نفقہ فی الدبن کی صلاحیت کے عامل ہوں۔ تفقہ سے مراد جن بین کی مہارت نہیں ہے ، بلکہ تفقہ سے مراد اساسات دین بین فیم وبھیرت ہے ناص طور پر رس ساحیت کہ آدمی ظاہری معلومات کے ذریعہ باطنی تقائی تک پہنچنے کے قابل ہو جائے۔ پر رس سلاحیت کہ آدمی ظاہری معلومات کے ذریعہ باطنی تقائی تک پہنچنے کے قابل ہو جائے۔

#### اسلوب عصر

قرآن میں بنایا گیا ہے کہ اللہ نے جورسول بھی بھیجا اسس کو اس کی قوم کی زبان میں بھیجا تاکہ وہ ان سے بیان کر دسے (وہ ا ارسسدننا من رسول الا بلسان فقصہ لیبین نسھے ، ابرامیم سم)

بیغبر، اور بیغبرکے بعداس کی تبعیت ہیں داعی، لسانِ قوم میں کلام کرتا ہے۔ اس انداز کلام کی اہمیت دعوت کے اعتبار سے بھی ہے اور تربیت کے اعتبار سے بھی۔ جولوگ دین کے داڑہ سے باہر ہیں، ان کے لیے نسانِ عصر میں کلام کرنے کی صرورت اس لیے ہے تاکہ وہ اس کو پوری طرح سمجھیں اور ان کے اوپر خدا کے دین کی حجت نمام ہوسکے ۔ اگر نسانِ غیر قوم یا نسانِ غیر عصر میں کلام کیا جائے تو دعوت بہوسنجانے کاحق ا دانہیں ہوسکتا۔ اس بن پریہ بھی نہیں کہا جاسکتا کہ ان پر حجت تام کر دی گئی ہے۔

جولوگ اسلام کے دائرہ میں داخل ہیں، ان کے لیے نسانِ قوم یاز انہ میں رائج اسلوب کی اہمیت تربیت کے اعتبار سے ہے۔ کوئی بات جب تک مخاطب کی اپن زبان یا اس کے اسینے قابل فہم اسلوب میں مذہبی جائے وہ اس کے ذہن کا جزئر نہیں منبی ، وہ اس کے اندر شوری انقلاب بن کر داخل نہیں ہوتی۔

مثال کے طور پر ایک حدیث ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: الیہ السعلیا خبر من الیہ السفالی داور کا ہاتھ نیچے کے ہاتھ سے بہترہ ) اگر آپ اس حدیث کا صرف ترجمہ کر دیں یا رواین طور پر صرف یہ بت ادیں کہ صدقہ دینے والا ہا تھ صدقہ لینے والے ہاتھ سے بہترہے تو وہ اتن شدت کے ساتھ سننے والے کے ذہن میں جگہ نہیں بناسکتا جیسا کہ فی الواقع اس سے مطاوب ہے۔

لیکن اگر آب اسس کو جدید زبان میں اسس طرح کھیے کہ اسس صدیت میں دینے والے گروہ (Giver group) کا فرق بتایا گیا ہے، تو آج کا انسان فرراً اس کی معنوی اہمیت کو سمجہ لے گا۔ کیوں کہ یہ آج کی زبان ہے، اورکسی بات کو جب آج کی زبان یں کہہ دیا جائے تو وہ آج کے ذہن میں پوری طرح ازجاتی ہے۔ وہ اس کے شوری سنکر کا جزء بن کر اس کے اندر داخل ہوجاتی ہے۔

## مرايت كافانون

سیح ابناری (کتاب التغیی) میں سورہ القصص کے تحت برروابت نقل کی گئ ہے کہ جب ابوطالب کی وفات کا وفات کا نورسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس آئے۔ آپ نے دکیما کہ ابوجہل اور عبداللہ بن ابی امبہ بن المغیرہ وہاں موجود ہیں۔ آپ نے ابوطالب سے کہا کہ اے چیا ، لاالہ الا اللہ کمہ دیجے ، تاکہ اس کلمہ کی بنا پر میں اللہ کے بہاں آپ کے یہے جت کرسکوں۔

ابوجهل اورعبدالنّدین ابی امیه نے ابوطالب سے کہا ،کیاتم عبدالمطلب کے دین کوحپور دو گے۔
رسول النّرصلی النّدعلیہ وسلم بار بار ابوطالب کے سامنے اپنی بات کہتے رہے اور وہ دونوں بار بار ابنی بات کہتے رہے اور وہ دونوں بار بار ابنی بات کہتے رہے اور انفول نے لاالم الاالتّر دم راتے رہے ۔ یہاں نک کہ آخر میں ابوطالب نے کہا کہ عبدالمطلب کے دین پر ۔اور انفول نے لاالم الاالتّر کہنے سے انکار کیا رحتی قال ابوطالب آخر ما کا تشکیم علی مِلَّةِ عبدالمطّلب وابی ان یقول لاالمدالا اللّه )
روایت کے مطابق ، النّد نعائی نے ابوطالب کے بارہ بیں آبت آثاری اور رسول النّد صلی النّد علی و میں آبت آثاری اور رسول النّد صلی النّد علی و میں کو جا بتا ہے اس کو ہدایت دیتا ہے اور وہ نوب جانتا ہے جو ہدایت قبول کرنے والے میں (انقصی ۵۹)

اس سے وہ فانون معلوم ہونا ہے جوالٹہ تعالیٰ نے اس دنیا ہیں اپنے بندوں کی ہدایت کے لیے مفرر کیا ہے۔ وہ فانون یہ ہے کہ دعوت خواہ کننے ہی زیادہ طافت در دلیوں کے ساتھ بیان کر دی جائے، ہم رال شہر کا ایک عنصر (element of doubt) پیر بھی اس میں موجود رہے گا۔ دلیل کی کوئی بھی مقدار شہر کے اس عنصر کوئی میں کرسکتی۔ حتی کہ پنجمبر کی شخصیت اور اس کے برتر دلائل بھی الیانہ بیں کر سکتے کہ وہ اپنی دعوت سے شہر کے اس عنصر کا فاتمہ کر دیں ۔

شبہ کے اس پر دہ کو پھاٹر نا مرعو کا کام ہے، وہ دائی کا کام نہیں۔ بہالٹر کی سنت ہے، اورالٹر کی سنت کبی بنت ہیں۔ یہ الشرک سنت ہے، اورالٹر کی سنت کبی بنت کبی بائی نہیں۔ یہ ہوال میں انسان کی اپنی زمر داری ہے کہ وہ شبہ کے اس بردہ کو پھاڑ ہے، وہ وہ اس حقیقت کو بے نقاب کو دیجہ سکے شبہ کا پر دہ بھاڑ نے کے اس امتحان میں جو خص پورا انزے، وہ اللہ کے قانون کے مطابق مرابت کو یا لے گا۔ اور جو تحص شبہ کے اس پر دہ کو بھاڑنے میں ناکام رہے، وہ مدایت کو یا نے ہیں بھی ناکام رہے گا۔

رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم ہے کلام ہے ذریعہ ابوطالب کے سامنے دعوت پوری طرح آ پیکی بی مگر شہر کا ایک عنصر پیرجی ان کے بلے باقی تھا۔ وہ ہرکہ کیا برمبرا بھیتی اور عبدالٹر کا بیاحق برہے اور سار ہے اکا برقوم ، شمول عبدالمطلب غلطی ہر نظے۔ ابوطالب شہر کا یہ بر دہ بھاڑنہ سکے ، اسس بلے دہ ہم ایت کو قبول کرنے سے بھی محروم رہے۔

مدیث بس آیا ہے کہ جنت ایک خدائی سودا ہے ، اور وہ بہت منگا سودا ہے (الاان سلعة الله غالبة الاان سلعة الله الجنة)

جوشخص جنت کے اس مہنگے سودے کا خریدار بنا چاہے، اس کو اس کی مطلوبہ قیمت دینی پڑے گ۔ اس قیمت کی ادائیگی کے بغیروہ جنّت کا مالک نہیں بن سکتا۔ وہ فیمت یہی " ننہہ کے عنصر" کوعبور کرنا ہے، وہ شہہ کے اسی پر دہ کو پھاڑنا ہے ۔ اسی نازک عمل کی ادائیگی پر آ دمی کو دنسیا بیس بدایت ملتی ہے اور آخرت میں ایدی جنّت ۔

جنّت ان نفیس ا در لطیف روحوں کی آبادی ہے۔ جونمام ظاہری بڑا بُیوں سے گزر کر خدا کی چیپی ہوئی بڑائی کو پالیں۔ جو جوہر کی بنیا دیر چیزوں کو پہچانے کا نبوت دیں۔ جوہنگامہ کی دنیا سے نکل کر فاموشی کی بزم میں پہنچ سکیں۔ جوظوا ہر سے آگے بڑھ کر حفائن کو دیج سکیں۔ جوہ اکابر "کے گنبدوں سے اور پر الحظے کرسچائی کو وہاں دریافت کرلیں جہاں وہ بے گنبد حالت میں ظاہر کی گئی ہے۔

جنّت بیناانسانوں کے لیے ہے ، وہ اندھے انسانوں کے لیے نہیں۔ وہ اصحاب معرفت کے لیے ہے ، وہ خام پرستوں کے لیے ہیں۔ وہ ارباب اکتتا ف کے لیے ہے ، وہ جا پر شلدوں کے لیے ہیں۔ جنت ربانی توگوں ہی کوجنّت میں داخلہ دیاجائے گا۔ جنّت ربانی توگوں ہی کوجنّت میں داخلہ دیاجائے گا۔

# سب سے بروی قربانی

عبداللہ بن وابصہ العبسی اپنے باپ سے اپنے دادا کی بیروایت نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ سالیہ اللہ علیہ وسلم جج کے موسم میں ہماری قیام گاہ پر منیٰ میں آئے۔ ہم جمرہ اولیٰ پر مبحد النیف کے قریب کھر ہے ہوئے تھے۔ آپ اپنے اونٹ پر تھے اور اپنے پیچھے زید بن حارثہ کو بٹھائے ہوئے تھے۔ آپ کھر کے ہوئے تھے۔ آپ اونٹ ہم کوتو حید کی طرف دعوت دی۔ خدا کی تیم ، ہم نے آپ کوکوئی جواب نہیں دیا اور ہم نے اچھا نہیں کیا۔ ہم آپ کے بارے میں من چکے تھے اور یہ بھی من چکے تھے کہ آپ جج کے موسم میں لوگوں کو اپنے دین کی دعوت دیتے ہیں۔ آپ ہمارے پاس کھڑے ہو کر ہمیں دعوت دیتے رہے اور ہم چپ چاپ منتظ رہے۔ اس وقت ہمارے ساتھ میسرہ بن مسروق العبسی بھی تھے۔ انہوں نے ہم سے کہا کہ میں خدا کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ اگر ہم اس آ دمی کی تقید ہی کریں اور اس کو لے جاکر اپنے قافلہ کے بی خدا کی قسم کھا کہ ہیں تو یہ برا اہم فیصلہ ہوگا۔ خدا کی تیم ، اس کا دین غالب ہوکر رہے گا۔ یہاں تک کہ وہ ہر جگہ بینے جائے گا۔ قبلہ کہ لوگوں نے کہا کہ اس کو چھوڑ و، تم ایسی بات کیوں کہتے ہوجس کوہم میں سے کوئی مانے والنہیں۔

رسول الدلاصلی الله علیہ وسلم یہ بات سن کرمیسرہ کے بارے میں پُر امید ہوگئے۔ آپ نے ان سے مزید گفتگو کی میسرہ نے جواب دیا کہ آپ کا کلام کتنا اچھا اور کتنا روشن کلام ہے۔ لیکن اگر میں اس کو مان لوں تو میری قوم میری مخالف ہوجائے گی۔ اور آ دمی ہمیشہ اپنی قوم کے ساتھ ہوتا ہے۔ کیوں کہ قوم اگر مددنہ کرے تو دشمنوں سے مدد کی کیا امید کی جاسکتی ہے۔ اس ۹۳۔

سب سے بڑی قربانی یہ ہے کہ کوئی شخص اپنی قوم کی روش کے خلاف ایک روش اختیار کرے۔ وہ اپنی قوم کے عام مزاج کے خلاف کام کرے۔ وہ ایسی بات کہے جوقوم کے وقار سے ٹکراتی ہو۔ وہ ایسی پالیسی کی تبلیغ کرے جوقومی پالیسی سے مطابقت ندر کھتی ہو۔ایسا آ دمی اپنی قوم سے کٹ جاتا ہے۔ وہ خود اپنول کے درمیان اجنبی بن کررہ جاتا ہے۔

### حق غالب رہا

اسلام خداکا آخری دین ہے۔ آخری دین ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اسلام کے لئے خدانے یہ مقدر کر دیا ہے کہ وہ قیامت تک ایک محفوظ اور زندہ فدہب کی حیثیت سے باقی رہے۔ ہر چیلنج اس کے لئے زندگی کا ایک نیا موقع ثابت ہو۔ ہر چیلنج اس کے لئے ایک اسٹینگ اسٹون بن جائے۔ یہی بات حدیث میں ان الفاظ میں کہی گئی ہے۔ الاسلام یعلو و لا یعلیٰ (صحح ابخاری، کتاب البخائز) تا ہم اسلام کا یعلوفکری اور تاریخی معنی میں ہے، وہ سیاست اور اقتد ارکے معنی میں ہیں ہے۔ البخائز) تا ہم اسلام کا یعلوفکری اور تاریخی معنی میں بہت ہو میاست اور اقتد ارکے معنی میں ہیں ہے۔ سیاسی اقتد ار، خدا کے قانون کے مطابق بدلتا رہتا ہے (آل عمران ۱۳۰)۔ مگرفکری اور نظریا تی سربلندی جو اسلام کی ایک ابدی صفت ہے نہ کہ کوئی وقتی صفت۔

قرآن میں اس حقیقت کو پیغیبر اسلام کی نسبت سے ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے ۔۔۔ وہ اللہ ہی ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا تا کہ وہ اس کو تمام دینوں پر غالب کر دے ، اور اللہ اس پرنگر ال ہونے کے لئے کافی ہے۔ (افتح ۲۸) خدا کا یہ فیصلہ اس حد تک حتمی ہے کہ قرآن کے مطابق ، اسلام کے خالفین اگر اس کے خلاف کوئی شرکھڑ اکریں تو وہ شربھی اسلام کے لئے خیر بن جائے گا (النور ۱۱)

اسلام کاس مستقبل کوفینی بنانے کے لئے خدانے تاریخ انسانی کوایک ایسے رخ پر ڈال دیا کہ وہ ہمیشہ وہی کورس اختیار کرے جواسلام کی موافقت میں جانے والا ہو۔ و کے فسی باللہ مشہیدا (الفتح ۲۸) کا مطلب یہی ہے۔ حتی کہ اس معاملہ کوفینی بنانے کے لئے خدانے یہ غیر معمولی فیصلہ فر مادیا کہ نہ صرف مسلم بلکہ غیر مسلم بھی اس موافقِ اسلام تاریخی عمل (Historical Process) میں اپنا مثبت حصہ اداکرتے رہیں۔ یہ حقیقت صحیح ابنحاری کی ایک روایت میں اس طرح آئی ہے: ان الله لیؤید ھذا اللہ ین بالرجل الفاجو (فتح الباری ۲۰۸۶)

اسلام کی بیصفت کوئی پراسرار چیز نہیں۔اس کومعلوم اسباب کے تحت سمجھا جاسکتا ہے۔ بیاسلام کا ایک محفوظ دین ہونا ہے۔ اسلام کے محفوظ مذہب ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ وہ عین حقائق فطرت کے مطابق ہونا اس کے اندر بیخصوصیت پیدا کرتا ہے کہ وہ ہرز مانہ میں اپنی برتر صدافت کو باقی رکھے۔

اسلام کے سوا دوسرے مذاہب میں بعد کے زمانے میں بگاڑ آگیا۔ اس بگاڑ کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان مذاہب نے حقائق فطرت کے ساتھ اپنی مطابقت کھودی۔ اور نتیجۂ وہ صرف وقتی صدافت بن کررہ گئے نہ کہ ابدی صدافت۔ اس کے برعکس اسلام اپنی اصل ابتدائی حالت پر باقی ہے۔ اس لئے حقائق فطرت کے ساتھ اس کی مطابقت بھی باقی ہے۔ اسلام کی یہی امتیازی صفت ہے جس نے اس کے اندر ابدی صدافت بین المین کے متازی صدافت بین المین کے متازی صدافت بین گیا جس طرح فطرت کے قوانین ابدی صدافت سے ہوئے ہیں۔

اسلام کے حق میں خدا کا یہ فیصلہ پچھلے چودہ سوسال کے درمیان بار بارواقعہ بنتار ہاہے۔ یہاں مثال کے طور یراس کے چند تاریخی حوالے پیش کئے جاتے ہیں۔

ا۔ اسلام ۱۱۰ عیسوی میں مکہ میں شروع ہوا جب کہ پنجمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم پر پہلی باروحی نازل ہوئی۔ اس وقت اسلام عددی اعتبار سے ایک فی دنیا کی حیثیت رکھتا تھا۔ آج اہل اسلام کی تعداد ساری دنیا میں ایک بلین سے بھی زیادہ ہے۔ پہلے دور میں اسلام کوجو چیلنے پیش آیا وہ اتنا بڑا تھا کہ اس کو انٹرنیشنل چیلنے کہا جا سکتا ہے۔ ایک طرف عرب کے تمام قبائل اسلام کو آغاز ہی میں مٹادیئے پرتل گئے۔ دوسری طرف عرب کے باہر اس وقت کی دنیا کے دوسب سے بڑے ایم پائر، رومن ایم پائر اور ساسانی ایمیائر اسلام کے دشمن بن گئے۔

گر تاریخ بتاتی ہے کہ صرف رابع صدی کے اندر پورے عرب کو اسلامائز کرلیا گیا اور اس کے بعد اگلی رابع صدی میں اسلام رومن ایمپائز اور ساسانی ایمپائز کو ہمیشہ کے لئے تو ڑ کر ایشیا اور افریقہ کے بڑے حصہ میں پھیل گیا۔ یہ واقعہ اتنا زیادہ انو کھاتھا کہ ایک غیرمسلم مورخ نے اس کا

اعتراف ان غيرمعمولي الفاظ ميں كياہے كه:

The expansion of Islam was the most miraculous of all miracles.

اسلام کی تیز رفتارتوسیع تمام مجزوں سے زیادہ برامعجز ہ تھا۔

۲۔ دوسری مثال اس عظیم لیٹیکل چیلنج کی ہے جومنگول قبائل کی طرف سے پیش آیا۔
تیر ہویں صدی عیسوی میں وہ طوفان کی طرح اٹھے۔ انھوں نے بغداد کی خلافت کو تباہ کر دیا۔ انھوں
نے سمرقند سے لے کر حلب تک تمام مسجدوں کو ڈھادیا۔ ان کا بیغلبدا تناز بردست تھا کہ چھلوگ بیہ کہنے
لگے کہ اگرتم بیسنو کہ تا تاری شکست کھا گئے تو اس پریقین نہ کرنا (اذا قیل لك أن التو انھز موا
فلا تصدق )۔

اس وقت اسلام کی نظریاتی طاقت ظاہر ہوئی۔ مسلمان مرد اور مسلمان عورتوں نے اٹھ کر تا تاریوں کے درمیان خاموش دعوتی کام شروع کر دیا۔ انھوں نے تلوار کے چیلنج کا مقابلہ اسلام کی نظریاتی طاقت سے کیا، اس کا معجزاتی نتیجہ نکلا۔ بیچاس سال سے بھی کم مدت میں پوری تضویر بدل گئ۔ منگول کی اکثریت اسلام کے دائرہ میں داخل ہوگئی۔ قرآن کے بیالفاظ تاریخ بن گئے کہ: فاذا الذی بینک و بینہ عداوۃ کأنه ولی حمیم (۲۲:۳۳)

A dazzling victory for the faith of Mohammad ایک غیرمسلم مورخ نے اس واقعہ کو کا نام دیا ہے۔ وہ مزیدریمارک دیتا ہے کہ:

The religion of muslims had conquered where there arms had failed.

مسلمانوں کے مذہب نے وہاں فتح حاصل کرلی جہاں ان کے ہتھیارنا کام ہو گئے تھے۔ ایک اور غیرمسلم مورخ نے اس واقعہ کاان الفاظ میں اعترافکیا ہے کہ — فاتح نے مفتوح کے مذہب کوقبول کرلیا:

The conquerors have accepted the religion of the conquered.

٣- اسلام كے خلاف تيسر اُبراچينج وہ تھا جس كونظرياتى چينج (آئيزيالوجيل چينج) كہا جاسكتا

ہے۔ یہ وہ چیلنج ہے جو کمیونزم کی طرف سے پیش آیا۔ کمیونزم (اشتراکیت) انیسویں صدی کے نصف آخر میں یورپ سے ابھر ااور تقریباً سوسال تک پوری دنیا میں لوگوں کے ذہنوں پر چھایار ہا۔ ۱۹۱۵ میں روسی اقتدار پر قبضہ کرنے کے بعد جب سوویت یونین بنا تو اس نے عالمی سپر پاور کی حیثیت حاصل کر لیا۔ وہ بظاہرنا قابل شکست نظریہ بن گیا۔

مگروالمله غالب علی أمره (یوسف ۲۱) کے مطابق خدا کا فیصلہ ظاہر ہوا۔ اور ۱۹۹۱ میں سوویت ایمپائر ہاؤس آف کارڈس (تاش کے بتول کے کل) کی طرح ڈھ پڑا۔ اس طرح کمیونسٹ ایمپائر کا آخری انجام صرف بیہ ہوا کہ دہ عالمی سطح پرایک ایسا نظریاتی خلا (ideological vacuum) جھوڑ ہے جس کو دوبارہ صرف اسلام ہی پر کرسکتا ہو۔

سالم کے خلاف چوتھا چیلنج جدید سائنس کے ظہور کے بعد پیش آیا۔ انیسویں صدی کے نصف ثانی میں جب سائنسی دریافتیں بڑھیں اور فطرت کے چھے ہوئے تو انین معلوم ہوئے تو جدید ملحدین نے یہ کہ کرخدا کا انکار کر دیا کہ کا تنات کی توجیہ کے نام پرخدا کو مانا جا تا تھا۔ اب ہم نے فطرت کا قانون دریافت کر لیا ہے، اس لئے اب خدا کو ماننے کی ضرورت نہیں۔ جولین ہکسلے کا قانون دریافت کر لیا ہے، اس لئے اب خدا کو ماننے کی ضرورت نہیں۔ جولین ہکسلے کا خانون دریافت کر لیا ہے، اس کئے اب خدا کو ماننے کی ضرورت نہیں۔ جولین ہکسلے طہور میں آتے ہیں تو وہ فوق الفطری اسباب کا نتیج نہیں ہوسکتے:

"If events are due to natural causes, they are not due to supernatural causes."

اسلام کے مذہبی سٹم کی پوری بنیا دایک خدا کے تصور پر قائم ہے۔اس لئے الحاد کا یہ جدید ایڈیشن اسلام کے خلاف بظاہر زبر دست چیلنج تھا۔لیکن دوبارہ خدا کا فیصلہ تاریخ میں ظاہر ہوا۔خود مغربی دنیا میں ٹاپ کے سائنس دال اس متھ کوتو ڑنے کے لئے کھڑے ہوگئے ،مثلاً سرچیمس جینس (۱۹۵۷۔۱۹۳۲) اورسر آرتھراڈ نگٹن (۱۹۸۲۔۱۹۳۳) وغیرہ۔

ان سائنس دانوں نے سائنسی دلائل کے ذریعہ اس حقیقت کو بتایا کہ جدید ملحدین کی یہ بات

محض ایک مغالطہ ہے کیوں کہ خدا کی نسبت سے اصل مسئلہ تو جیہ کا ہے جب کہ نیچ محض ایک واقعہ ہے نہ کہ کوئی تو جیہ:

Nature is a fact, not an explanation.

انھوں نے دلائل سے ثابت کیا کہ نیچر مخلوق ہے، وہ خالق نہیں۔ نیچر تو جیہ ہیں کرتی وہ خودا پنے لئے تو جیہہ کی مختاج ہے:

Nature does not explain, she herself is in need of an explanation

۵۔ حقیقت سے ہے کہ اسلام کے لئے فکری اور نظریاتی غلبہ کو ابدی طور پر مقدر کر دیا گیا ہے۔ اسلام کے خلاف ہر چیلنے opportunity in disguise ہے۔ قرآن میں اس حقیقت کو ان لفظوں میں بیان کی گیا ہے کہ ہر عسس کے ساتھ یسس ہے (الانشراح)۔ گویا اسلام کو خدانے ایک ایسی نا قابل تسخیر طاقت بنا دیا ہے جو این ہر مائنس کو پلس میں تبدیل کر سکے۔ اس حقیقت کو ایک برئش مورخ پروفیس میں تبدیل کر سکے۔ اس حقیقت کو ایک برئش مورخ پروفیس میں اس طرح بیان کیا:

He faced adversity with the determination to wring success out of failure.

انھوں نے مشکلات کامقابلہ اس عزم کے ساتھ کیا کہ وہ نا کامی سے کامیا بی کونچوڑیں۔

## نفيحت يذبري

کسی انسان کو جب حق کی معرفت حاصل ہوتی ہے اور اس کی سوچ ایمانی سوچ بن جاتی ہے تو فطری طور پر ایبا ہوتا ہے کہ وہ ایک سنجیدہ انسان بن جاتا ہے۔ اسی ایمانی سنجیدگی کا ایک پہلووہ ہے جس کونصیحت پذیری کہا جاسکتا ہے۔ قرآن میں اس کے لیے مختلف الفاظ آئے ہیں۔ مثلاً تذکّر (الزمر ۹) اعتبار (المؤمنون ۲۱) توسم (الحجر ۵۵) ، وغیرہ۔ اسی طرح حدیث میں بھی اسی قتم کے الفاظ وارد ہوئے ہیں۔ مثلاً و صدمت ف کے را و نظری عبرة المصابح سر ۲۲ ساما) یعنی میری خاموشی سوچ کی خاموشی ہواور میراد کھنا عبرت کا دکھنا ہو۔

ایمان یاحق کی معرفت بھی بذات خوداسی نوعیت کی ایک چیز ہے۔ ایمانی معرفت کیا ہے۔ وہ یہ ہے کہ آ دمی مخلوقات پرغور کر کے خالق کو دریافت کرے۔ وہ دیکھنے والی دنیا کے اندرغیب کی دنیا کو پالے ۔قر آن کے الفاظ میں، وہ آیات (خارجی نشانیوں) کے ذریعہ داخلی حقیقتوں کو جان لے۔ وہ بھارت کے ساتھ بھیرت کی استعداد حاصل کرلے۔

تدبر وتفکر مومن کا عام مزاج ہوتا ہے۔ اُس کا بیمزاج ہمیشہ اور ہر جگہ قائم رہتا ہے۔ بیمزاج اُس کو دائمی طور پر اللہ کی یا دکر نے والا بنا دیتا ہے۔ وہ ہر دن ایسی با تیں دریافت کرتا رہتا ہے جواُس کے ایمان ویقین میں اضافہ کرنے والی ہوں۔ دوسر بے لوگ ظواہر میں صرف ظواہر کو دیکھتے ہیں ، مگر مومن اپنے اس مزاج کی بنا برظواہر میں حقائق کو دریافت کر لیتا ہے۔ تدبراور تفکر کے اس عمل کے لیے کسی تنہائی یا مخصوص مقام کی ضرورت نہیں۔ یہل مومن کے دماغ میں ہر لمحہ جاری رہتا ہے ، جتی کہ دنیا کے جبرے ہوئے ہنگاموں میں بھی وہ اُس سے منقطع نہیں ہوتا۔

نصیحت پذیری مومن کی روحانی خوراک ہے۔مومن کے لیے مادی غذااگر جسمانی تقویت کا ذریعہ ہے تو عبرت ونصیحت اُس کے لیے روحانی غذا کی حیثیت رکھتی ہے۔ مادی غذا کے بغیر جسم صحت مندنہیں روسکتا ،اسی طرح فکری غذا کے بغیر روحانیت کاار تقام مکن نہیں۔ جس طرح تقوی مومن کی ایک صفت ہے ای طرح نصیحت پذیری بھی مومن کی ایک صفت ہے۔قرآن میں اس کو اعتبار (الحشر ۲) کہا گیا ہے۔ یعنی آ دمی جو چیز دیکھے یا سنے یا پڑھے،اس سے وہ سبق لے وہ ظاہری چیزوں میں چھے ہوئے اندرونی پہلوکو جاننے لگے۔

یہ نے بینے بیزیری مومن کی غذا ہے اس کے ذریعہ مومن کا ایمان زیادہ سے زیادہ شعوری ایمان بنتا ہے مومن کے ایمانی احساسات میں گہرائی پیدا ہوتی ہے۔ اس سے مومن کو وہ خصوصی چیز ملتی ہے جس کو قرآن میں اضافۂ ایمان کہا گیا ہے۔ نصیحت پذیری کے ذریعہ مومن اپنے ایمان کو بڑھا تا رہتا ہے۔ یہاں تک کہاس کی شخصیت اعلیٰ ایمانی درجہ تک پہنچ جاتی ہے۔ وہ نفسیاتی اعتبار سے فرشتوں کے ہم سطح بن جاتا ہے۔

## شدت بيندې بين

حدیث میں آیا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: لا تشدد و اعلی انفسکم فیشدد علیکم، فإنَّ قوما شدد و اعلی انفسهم فشد دالله علیهم، فتلك بقایاهم فی الصوامع و الدیار (سنن اُبی داؤد، کتاب الاً دب، باب فی الحسد) یعنی تم اپنے آپ پر ختی نہ کر و درنہ تمہارے او پر ختی کی جائے گی۔ کیوں کہ ایک قوم نے اپنے آپ پر ختی کی۔ محمر اللہ نے بھی ان پر ختی کی۔ وائیں لوگوں کے باقیات بیں گرجوں میں اور خانقا ہوں میں۔

اس حدیث میں تشدد سے مراد محدود طور پرصرف مذہبی تشددیا انتہا پبندانہ رہبانیت نہیں ہے، بلکہ اس کا تعلق انسانی زندگی کے تمام معاملات سے ہے۔ جس معاملہ میں بھی اعتدال کا طریقہ چھوڑ کر شدت کا طریقہ اختیار کیا جائے گاوہ سب اس حدیث کے تھم میں شامل ہوگا۔

اعتقادی شدت ببندی ہے ہے کہ جزئی اختلافات کی بنا پر ایک دوسرے کی تکفیراورتفسیق کی جانے لگے۔ اسی طرح عبادتی شدت ببندی ہے کہ فروعی مسالک کی بنیاد پر الگ الگ مسجدیں بنائی جائیں اوراس کوامت میں تفریق کی حد تک پہنچا دیا جائے۔ اسی طرح معاملاتی شدت ببندی ہے کہ رخصت کو کم ترسمجھ کر ہر معاملہ کوعزیمت کا سوال بنا دیا جائے۔

شدت ببند آدی اپنے آپ میں جیتا ہے۔ وہ صرف اپنی امنگوں کو جانتا ہے۔ اس بنا پر اس کی حیثیت اس انسان جیسی ہو جاتی ہے جوس کو خالی مجھ کر اس کے اوپراپنی گاڑی دوڑانے گے۔ ایسا آدی کہھی کا میابی کی منزل تک نہیں پہنچ سکتا۔ اس دنیا میں کا میابی کا راز اعتدال ببندی ہے، نہ کہ شدت ببندی۔ شدت ببندی گویا خدا کے تخلیقی نقشہ کے خلاف جینے کی کوشش کرنا ہے اور اعتدال ببندی خدا کے تخلیقی نقشہ کے مطابق اپنی زندگی کی تغییر کرنا۔ شدت ببندی اپنی ذات کے اعتبار سے تواضع کے خلاف ہے اور دوسروں کے اعتبار سے رعایتِ انسانی کے خلاف۔ اور یہ دونوں چیزیں بلاشبہہ اسلام میں مطلوب نہیں۔ کے اعتبار سے رعایتِ انسانی کے خلاف۔ اور یہ دونوں چیزیں بلاشبہہ اسلام میں مطلوب نہیں۔ شدت ببندی اللہ کو ببند نہیں۔ جولوگ شدت ببندی کا طریقہ اختیار کرتے ہیں اُن کا انجام ہے

ہوتا ہے کہ متشددانہ طریقہ اُن کی روایات میں شامل ہوکر اُن کے دین کا جزء بن جاتا ہے۔ اس طرح اُن کی بعد کی سلیس مجبور ہوجاتی ہیں کہ وہ اُن کی پیروی کریں۔ کیوں کہ ایسانہ کرنے کی صورت میں اُن کی بعد کی سلیس مجبور ہوجاتی ہیں کہ وہ اُن کی پیروی کریں۔ کیوں کہ ایسانہ کرنے کی صورت میں اُن کو محسوس ہوتا ہے کہ وہ اعلیٰ معیار سے کم تر درجہ کی دین داری اختیار کیے ہوئے ہیں۔

اس شدت پندی کاتعلق محدود طور پرصرف رہانیت سے نہیں ہے بلکہ اُس کاتعلق ہردین شعبہ سے ہے۔ مثلاً قو می اور سیاسی حقوق کی جدوجہد کے لیے دوممکن طریقے ہیں۔ ایک پُر امن جدوجہد، اور دوسری پُر تشدد جدوجہد۔ اس معاملہ میں شیخ طریقہ ہیہ ہے کہ پُر امن اور غیر متشدد انہ طریق کار کے ذریعہ ایپ مقصد کے حصول کی جدوجہد کی جائے۔ اس کے برعس اگر متشدد انہ طریق کار کا انداز اختیار کیا جائے تو اس کے برعس اگر متشدد انہ طریق کار کا انداز اختیار کیا جائے تو اس کے برعس اگر متشدد انہ طریق کار کا انداز اختیار کیا جائے تو اس کا بیک وقت دونقصان ہوگا۔ ایک ہی کو م کوغیر ضروری تختیاں برداشت کرنی پڑیں گی۔ دوسرے بید کہ جب ایک بار متشدد انہ طریق کار کی روایت قائم ہوجائے گی تو اُس کو جدوجہد کے اعلیٰ معیار کی حیثیت عاصل ہوجائے گی۔ متشدد انہ طریق کار کو بے نتیجہ سمجھتے ہوئے بھی لوگ اس پر قائم رہیں گے، کیوں کہ اس عاصل ہوجائے گی۔ متشدد انہ طریق کار کو بے نتیجہ سمجھتے ہوئے بھی لوگ اس پر قائم رہیں گے، کیوں کہ اس عزیمت کے بعد لوگوں کو محسوس ہوگا کہ انہوں نے خود دین کے مطلوب معیار کو چھوڑ دیا۔ اُنہوں نے عزیمت کے بجائے دیائی کو اپنا طریقہ بنائی۔ مسلم سے بہت کہ بجائے دیائی کا داشتہ بنائے۔ وہ عقل کے شدت پہندی ہے کہ آ دی حقائق اور امکانات کو نظر انداز کر کے اپنے عمل کا نقشہ بنائے۔ وہ عقل کے بجائے اپنے جذبات کی رہنمائی میں چلنے لگے۔ وہ دور اندیش کے بجائے عجلت پہندی کی روش اختیار بجائے اپنے جذبات کی رہنمائی میں چلنے لگے۔ وہ دور اندیش کے بجائے عجلت پہندی کی روش اختیار

ایسا آدمی بیرتا ہے کہ وہ شوق کو اپنے آگے رکھ دیتا ہے اور دور اندلیثی کو اپنے بیچھے۔ وہ بھول جاتا ہے کہ ہرایک کی ایک حد ہے، خواہ وہ کوئی فر دہویا کوئی گروہ۔ حد کونظر انداز کرنا ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص جلتے ہوئے انگارے کی گرمی کا اندازہ کرنے کے لیے اُس کو اپنے ہاتھ میں لے لے ۔ یا پھر کو توڑنے کے لیے اُس کو اپنے ہاتھ میں لے لے ۔ یا پھر کو توڑنے نے لیے اپنے سرکوہ تھوڑ ابنا لے۔ اس تسم کا ہرفعل حدسے تجاوز کرنا ہے۔ اور حدسے تجاوز کرنے والے لوگ اس دنیا میں کبھی کا میاب نہیں ہو سکتے۔

# آ داب کلام

# محر من کلا)

رسول الشرصلے الشرعلیہ وسلم نے فرما یا کہ جوشخص الشرپر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس کو چاہیے کہ ہوئے دور نہ جب رہبے دمن کان پومسن بالملشہ والیہ و ممالا آخو فلیے قاندے کی المستہ والیہ و مالا کہ خور فلیے قاندے کا دور نہ جب رہبے دمن کان پومسن بالملشہ والیہ و مالا کہ خور فلیے قاندے پڑا اور کمیں مسنت )

لابردیبر (Jean de La Bruyere) ایک فرانسیسی صنف ہے۔ وہ ۱۹۴۵ میں بیدا ہوا اور ۱۹۴۱ میں اسس کی وفات ہوئی۔ اس نے بہی بات ان تفظوں بین کہی کہ یہ برلمی بدیختی کی بات ہے کہ آدمی کے اندریز اننی سمجھ ہوکہ وہ انجھا بولے ، اوریز اننی قوت فیصلہ ہوکہ وہ جب رہے:

It is a great misery not to have enough wit to speak well, nor enough judgement to keep quiet.

بولنے کی صلاحیت ناقابل بیان حذ تک ایک عظیم صلاحیت ہے جوالٹر تغسالی نے انسان کو عطافر مانی ہے۔ بولئے تو وہ تغمت ہے ، اوراگر عطافر مانی ہے۔ بولئے کی صلاحیت کا بے جا استعال کیا جائے تو وہ اننی ہی بڑی مصیبت بن جاتی ہے۔ بولئے تو وہ اننی ہی بڑی مصیبت بن جاتی ہے۔

بولے کی صلاحیت کا میم کا سے میاں یہ ہے کہ آدمی بولیے سے بہلے سوچے ۔ نود کھنے سے بہلے وہ دوسروں کی سُنے ۔ جولفظ بھی وہ منہ سے نکلے بہسوچ کر نکالے کہ اس کو ابینے بولے ہوئے ایک ایک لفظ کا جواب الٹرنٹ الی کے بہاں دینا ہے ، جس کے پاکسس بولین کے بیے ہو، اس کے باوجودوہ جب رہنے کو بہت کو کے جذبہ جب رہنے کو بہت کرے ۔ جو ذمہ داری کے احساس کے سخت بولے نہ کہ شوق گفت گو کے جذبہ کے تحت ہے ۔

اس کے برعکس بولنے کی صلاحیت کا غلط استعمال بہ ہے کہ آدمی سوچے بغیر بولے ۔ اسس کو صرف سنانے کا شوق ہو، سینف سے اسے کوئی دل جیبی نہ ہو۔ معاملات کو گہرائی کے ساتھ سیجے بغیر وہ معاملات پر نقر بر کرنے کے لیے کھڑا ہوجائے ۔ اس کا بولنا خود نمائی کے لیے ہو نہ کہ اظہار حقیقت کے لیے۔
بولنا سب سے بڑا نؤاب ہے ، اور بولنا سب سے بڑا گناہ بھی ۔ جو نا دمی اس حقیقت کو جان لے ، اس کا بولنا بھی یا معنی ہوگا اور اس کا جیب رہنا بھی یا معنی ۔

## اسلوب کلا)

عن ابن مسعوم ان المنوصل الله عليه وسلم قال لقوم يتخلفون عن الجمعة :

التعدد هممت ان آمسر رجلاً يصلى بالسناس فتم أحرق على حسال بالسناس فتم أحرق على حسال يخلفون عن الحبعة بيوج مم الحوال مشكاة الم ٢٣٥)

عبداللہ بن مسعود کے بہتے ہیں کہ رسول اللہ صلے اللہ علیہ واللہ بن مسعود کے بہت میں کہ رسول اللہ صلے اللہ علیہ واللہ میں بہت فرمایا جو جمعہ کی خان میں بہت کہوں کہ وہ نماز برصائے اور سے بہوں کہ وہ نماز برصائے اور سے بہوں کے گھرول کو جلا دول جو جمعہ میں بہتے ہے۔

ال لوگول کے گھرول کو جلا دول جو جمعہ میں بہتے ہے۔

ال الوگول کے گھرول کو جلا دول جو جمعہ میں بہتے ہے۔

رہ جاتے ہیں ۔

اس مدیث کے ظاہرالفاظ سے معسلوم ہوتا ہے جولوگ جمعہ کی شاز کے لیے مسجد میں نہ ان کے گھروں میں آگ لگا کر ان کو ان کے گھر کے سمیت جلا دینا جا ہیے۔ مگر ایسے لوگوں کے ساتھ اس قسم کی کارروائی نہ رسول الٹر صلے لٹرعلیہ وسلم نے فرمانی اور نہ آپ سے بعداسلام کی لمبی تاریخ میں بھی ایسا کیا گیا اور نہ علمار نے کبھی یہ فتوی دیا کہ تاریخ جمعہ کے گھر ہیں آگ لگا کہ اس کو حسلا دو۔

اس کی وجہ کیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس قسم کے الفاظ کہ بھی ظاہری مفہوم کے اعتبار سے بعد بولے نہیں جانتے ہیں۔ ان الفاظ کو ان کے حقیقی مفہوم کے اعتبار سے لینا جا ہیے نہ کہ محص ظاہری الفاظ کے اعتبار سے ۔ مرکلام اصلاً کسی مفہوم کو ادا کرنے کے بیے بولاجا تا ہے۔ مگر اسی کے ساتھ ہرکلام کا ایک اسلوب ہوتا ہے اور یہ اسلوب موتا ہے اور یہ اسلوب موتا ہے ۔ اگر آدی کسی ایک اسلوب ہوتا ہے ۔ اگر آدی کسی بات بھی آجائے گی۔ اس تحد کو محوظ رکھے بغیر کسی کلام کی اصل نوعیت کو سمجھا نہیں جاسکتا ۔ بھی آجائے گی۔ اس تحد کو محوظ رکھے بغیر کسی کلام کی اصل نوعیت کو سمجھا نہیں جاسکتا ۔ بھی آجائے گی۔ سننے والا اگر سنجیدہ ہوتو متعلم کی بات کو سمجھنے ہیں اسے کوئی ترجمت پیش نہیں آئے گی۔ مگر جولوگ سنجیدہ اور محت طرنہ ہوں وہ ہر کلام کا اللا مطلب نکال سکتے ہیں ، خواہ وہ الشراور رسول کا کلام کیوں نہ ہو۔

# کا) کی دو ہیں

عن عبدالله بن عمر، قال قال رسول اللسه صلَّى الله عليه وسلم ؛ لا تُسْكِيرُ ول الكلامَ بغير اللُّه فَسُوقٌ لِلسَّلَبِ - وَإِنْ الْعِلَى النَّاسِ من اللّه السقلب السفاسي -

حضرت عبدالتُّد بن عمر تجهتے ہیں کہ رسول التَّر ساليُّر عليه وسلم ف واياكه الشرك ذكر ك بغيرزيا ده كلام ذكري الله عن المسترة المكلام بغسير ذكسر الأكور كيول كه الترك ذكرك بغير زياده كلام كونا دل کی قساوت کی وجہ سے ہو تاہیے اور حس دل میں قساوت مو وه نتام بوگوں میں سب سے زیا دہ الشرسے دور ہوتا ہے۔

اس صدیت میں " ذکر " سے مراد معروف معنول میں کلماتِ ذکر نہیں میں ۔ بینی اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ بات کرتے ہوئے باربار ذکر کے کلمانٹ کو اپن زبان سے دہراتے رہو۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ تمہاری بات کو یا د خلاوندی کی کیفیت سے خالی نہیں ہو نا جا ہیے۔ بلکہ اس کو با دِخلاوندی کی روح سے بھرا ہوا ہونا چاہیے۔

فساوت کے معن سخنی کے ہیں۔ ارض فالسید اس زمین کو کہتے ہیں جو بنجر ہو اور حس میں کویہ اُسكے - جب بر نفظ دل کے بیے بولاجائے تو اس کامطلب ہوگا سخت دل ، ایسا دل جو ہے ص ہوگیا مو- جن لوگوں کے دلوں میں سختی اجلئے، جن کے اندر حساسیت بافی ندر ہے ، ان کا کلام ایک فسم کی سانی ورزش موتا ہے - ایسے کلام بی تواضع اور ختبیت کی روح باقی نہیں رہتی ۔ وہ بے حس شین کی طرح بو سے ہیں نه که اس انسان کی طرح جو خدا کی عظمت وجلال بین عزق ہو کر بول رہا ہو۔

اس کے برعکس جو آدمی اللہ سے ڈرتا مو، جس کو آخرت کی جواب دی کے احساس نے گھ لا رکھا ہو، وہ جب بولے گاتو اس کے لفظ لفظ میں اس کی فلبی کیفیت کا رنگ جلک رہا ہوگا۔ اس کا کلام ایک سنجیدہ انسان کا کلام ہوگا۔ اس سے ہم بیں در دمندی ہوگی۔ اس کی بانوں میں گھرائی ہوگی۔ اس کی ہر بات میں نعدا اور آخرت کی فکر شامل ہو گی۔

بے سا ادمی کے الفاظ السانی ڈکشنری سے انو ذیہونے ہیں ، حساس ادمی کے الفاظ خدائی معرفت سے اس کے نتیجہ میں دونوں کلام میں وی فرق بیدا ہوجا تاہے جو فرق زمین واسمان کے درمیان ہے۔

#### زبان كااستعال

عربی کا ایک مقولہ ہے: عتی صامت حیر من عتی ناطق (خاموش عاجز بولنے والے عاجز سے بہتر ہے ) یعنی ایک آ دمی کو بولنانہیں آتا اس بنا پروہ چپ رہا، تو ایسا شخص اس آ دمی کو بولنانہیں آتا اس بنا پروہ جب کے اندر بولنے کاسلیقہ نہ تھا اس کے باوجودوہ بولا اور بات کو بگاڑ دیا۔

اس حقیقت کو صدیث میں زیادہ بہتر طور پراس طرح کہا گیا ہے کہ جو شخص اللہ پراور آخرت کے دن پرایمان رکھتا ہو، اس کو چاہئے کہ بولے تو درست بات بولے ورنہ چپ رہے (من کان یو من باللہ و الیوم الآخر فلیقل خیرا او لیصمت) صحیح ابنجاری، کتاب الادب۔

بولنا پی ذمہ داری کا اظہار ہے۔ سچا بولنے والا وہ ہے جس کے ذمہ داری کے احساس نے اس کو بولنے پرمجبور کیا ہو۔ جس بولنے میں اس شم کا جذبہ شامل نہ ہو وہ حقیقی معنوں میں بولنا نہیں ہے بلکہ خدا کی دی ہوئی صفت نطق کا بے جا استعال ہے۔ اسلام میں جن چیزوں سے منع کیا گیا ہے ان میں سے ایک اصراف ہے۔ یعنی خدا کی دی ہوئی چیزوں میں سے کسی چیزکوغیر ضروری طور پرخرج کرنا نطق محمی خدا کی ایک اصراف ہے۔ بطق کی صلاحیت کا مصرفانہ استعال ایک ایسافعل ہے جس پرخدا کے یہاں سخت پکڑکا اندیشہ ہے۔

ال قتم کے استعال پر خدا کی طرف سے پکڑ کا اندیشہ ہے نہ کہ انعام کی امید۔آدی کو اگر واقعۃ احساس ہو کہ نطق کی عظیم صلاحیت جو اس کو دی گئی ہے۔ وہ ایک مقصد خاص ہے تحت دی گئی ہے اور وہ مقصد خاص بیہ ہے کہ آدمی اپنی اس صلاحیت کو امرحق کے اظہار میں صرف کرے تو کبھی وہ غیر ذمہ دارانہ گفتگو کی غلطی نہیں کرسکتا۔ وہ بولے گا تو وہی بات بولے گا جو بولنے کے قابل ہے۔ اور اگر اس کے پاس بولنے کے قابل کوئی بات نہ ہوتو وہ چپ رہے گا، نہ کہ غیر ضروری طور پر بے فائدہ کلام کرنے لگے۔ بولنا اگر کام ہے تو چپ رہنا بھی ایک کام ہے۔ خدا کے یہاں اگر بولنے پر اجر ہے تو خدااس انسان کو بھی اجر دے گا جس کے احساس ذمہ درای نے اس کو بولنے سے روک دیا۔

# زبان جنت بھی ہے اور جہنم بھی

عن إبى هريرة رضى الله عنك عن البنى صلى الله عليه وسلم قال: انّ العبد كليتكمّ بالكلمة من رضوان الله نغالى ما يليقى لها بالاً يَوفَعُه الله بها درجاتٍ ، وإن العبد كليتكمّ بالمكمة من سَخطِ الله تعالى لا يُليقى لها بالاً يهوى من سَخطِ الله تعالى لا يُليقى لها بالاً يهوى بها فى جهنم (بخارى ، كمّا ب الرقاق)

ابوہریرہ وضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ربندہ اللہ کی رصاکی ایک بات کہتا ہے اور اس کو کوئی اہم سے اللہ اس کے درجات بہت بلند کر دیتا ہے ۔ اسی طرح بندہ اللہ کی ناراضگی کی ایک بات کہتا ہے اور اس کو کوئی اہمیت نہیں دیتا مگر اس کی دجہ سے دہ ہم بیں جاگرتا ہے ۔

ایک معاملہ میں دوقسم کے کلام کی ایک مثال وہ ہے جوغزد کو ہنی مصطلق (۹ ھ) کے موقع پر پیش آئی رحضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اس سفر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھیں۔ ایک انفٹ تی سبب سے وہ قافلہ سے بچھڑ گئیں اور بعہ کوصفوان بن معطل کے ساتھ مدینہ آئیں۔ اس طرح کے واقعات قدیم صحوائی زندگی میں غیر معولی نہ تھے۔ مگر اس سادہ سے واقعہ کو عبداللہ بن ابی نے، جورسول اللہ کو بدنام کرنے کے لئے موقع کی تلاش میں رہتا تھا، غلط رنگ دیا اور حضرت عائشہ کوصفوان کے ساتھ ملوث کرے آپ کی عزت و عصمت بر حملے کئے۔ قرآن میں ہے کہ اس کی وجہ سے عبداللہ بن ابی عذاب عظیم کا ستی ہوگیا (نور ۱۱)

اس واقعہ کی بے ضرر توجیہ بھی مرسکتی تھی۔ مگراس نے اس واقعہ سے افک (حجوث) کی غدائی۔ اس نے کہا: "عائشہ خ کا قافلہ سے بجیر نا اور بھرا کی غیرم دے اونٹ میں مبیلے کر وابس آ نامحص اتفا قبہ نہیں موسکتا" اس قسم کی کوئی بات بوکسی پاک دامن خاتون کے کردار کومشتبہ کرے اللّٰہ کی نظر میں جرم عظیم کی حیثیت رکھتی ہے۔ ایسا ایک جا بھی آ دمی کوجہنم میں گرا دینے کے لئے کافی ہے۔

ایسے مواقع پر شیح اسلامی طریقہ بہے کہ آ دمی اس سے طن خیر کی غذا ہے۔ وہ اپنی آبر و پر دوسرے کی آبر و کوقیاس کرے۔ اس کی ایک مثال حضرت ابوایوب (خالد بن زید الفیاری) کا واقعہ ہے۔ جب بہ تصبیحییلا تو ان کی بیوی نے کہا: اے ابوایوب، کیا آ بب نے نہیں سٹا کہ عائشہ کے بارے ہیں لوگ کیا کہہ رہے ہیں۔ انھول نے کہا ہاں۔ مگر وہ جھوط ہے۔ اے ام ایوب، کیا تم ایسا کروگی۔ انھول نے کہا خدا کی قسم نہیں، میں کھی ایسا نہیں کرسکتی۔ ابوایوب انصاری نے کہا: بھرعائشہ خدا کی قسم تم سے بہتر ہیں ( ان ابا ایوب قالت له اصراحت ام ایوب۔ یا ابا ایوب۔ الا تسمع ما یقول الناس فی عائشہ ۔ قال بی و ذ لاہ الکن ب۔ اکنت یا امّ ایوب فاعلة - قالت لا ورلل ماكنتُ لا فعلك - قال فعائشة والله خدى منك سيرت بن مثام جلد الله على الله على

لولا اخسمعتموه ظن المومنون والمومنات ایساکیول نربواک جبتم نے یہ بات سی تومسلمان مردول بانفسیهم خسیرا وقالوا دھ فرا افلے مبین اورسلمان عورتوں نے اپنے لوگوں کی بابت اچھا گمان کیا ہو دور تا اور کہتے کہ یہ تو ایک کھلا ہوا بہتان ہے -

جبسی کے متعلق کوئی بات سامنے آئے تو ہمیشہ اس کوا پچھے مفہوم ہیں لینے کی کوشش کرنا چاہیے۔
انسانی زندگی کا معاملہ ایک بے حد بچیپیہ ہ معاملہ ہے۔ کسی انسانی واقعہ کو بخو کی طور پر سمجھنے کے لئے بہت سی چیزوں کے بارے میں طعی معلومات صروری ہیں جوعام طور پر ایک آدمی کو حاصل نہیں ہوتیں۔ کسسی انسانی واقعہ کے بہت سے اجزار ہوتے ہیں۔ ایک ہی واقعہ کونا کائی معلومات کی روشنی میں دیکھاجائے تو کچھ نظر آتا ہے اور کائی معلومات کی روشنی میں ویکھاجائے تو کچھ ۔ بیشتر حالات ہیں کسی شخص کے سامنے واقعہ کے تمام اجزار نہیں ہوتے ۔ یہ وجہ ہے کہ جلدرائے قائم کرنے والا اکثر غلط رائے قائم کرتا ہے۔ پھرکوئی آدمی کیوں غیرضروری طور پر اپنے کوآ زمائش ہیں ڈالے۔ وہ کیوں ایسی بات کہے جس کو وہ پائی کی عدالت میں ضیح ثابت نہرسکتا ہو۔

اسلامی معاشرہ فدا سے ڈرنے دالول کا معاشرہ ہوتا ہے۔ ایسے معاشرہ میں ہرا دمی کی زبان پرالٹر کے ڈرکی لگام بھی ہوئی ہوتی ہے۔ اور جولوگ الشرسے ڈرتے ہوں وہ دوسرے کے بارے یو کھی بدخواہی کا کلمہ نہیں کہہ سکتے رجوا دمی اس پر چین رکھتا ہو کہ بالا فرر مارے معاملات فدا کے یہاں بیش ہونے والے ہیں وہ دوسرے کے بارے میں کوئی بات اگر فدا سے نہا سے نکا لتے ہوئے فوراً یہ سوحیتا ہے کہ میری بات اگر فدا سے بہاں کے بارے میں کوئی بات اگر فدا سے بہاں کوخسدا کے دس کے بار سے تو میں کی کروں گا۔ ایسا اوی دوسرد ل کے ساتھ کھی ایسا رویہ افتیار نہیں کرتا ہواس کوخسدا ہے یہاں بوجیت کردینے والا ہو کسی آ دمی کے ساتھ براسلوک کرتے ہوئے وہ اس طرح ڈر نے مگا ہے جیسے اس اُدمی کے ساتھ خود فدا کھڑا ہوا ہو۔

خداسے ڈرنے دالا اُدی نہصرت یہ کہ دوسرے کے خلاف کوئی بات کہنے ہیں بے صدیحتا طہوتا ہے بلکہ جب وہ دیجھتا ہے کہ کوئی شخص ایک مسلمان کو بے آبر وکر رہا ہے تو وہ اس مسلمان کی طرف سے مدافعت کرنے کے لئے کھڑا ہوجاتا ہے۔ وہ خلام کے تی میں غرچا نب دارنہیں رہتا بلکہ وہ اس کا طرف داربن جاتا ہے۔ وہ اپنے آپ کو اپنے بھائی کی عزت و آبروکا محافظ سمجھتا ہے۔ وہ جب کسی کو دیجھتا ہے کہ وہ دو سرے کی بے آبروئ کر رہا ہے تو وہ کہ داختہ اسے سے حان اافاظ حبین

#### غيبت كاكفاره

پینمبراسلام علی فی فرملیا کہ غیبت کا کفارہ یہ ہے کہ تم اس کے حق میں بخشش کی دعا کرو جس کی تم اس کے حق میں بخشش کی دعا کرو جس کی تم نے غیبت کی ہے۔ تم یہ کہو کہ اے اللہ، تو مجھ کواور اس کو بخش دے (إن من حفارة الغیبة أن تستغفر لمن اغتبته تقول اللهم اغفر لنا وله) البیمق۔

اجتای زندگی میں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص کی زبان سے دوسرے کے لئے پچھ برے الفاظ نکل جاتے ہیں۔ جو غیبت کی تعریف میں آتے ہیں، جس کواگر صاحب معاملہ سنے تواس کو سخت تکلیف ہوگی۔ غیبت کو خدا کے دین میں گناہ بتایا گیا ہے۔ ایسی حالت میں وہ شخص کیا کرے جس کی زبان سے اپنے بھائی کے لئے غیبت والے الفاظ نکل گئے ہیں۔ اس نے اپنے بھائی کے حق میں اس کی غیر موجودگی میں ایسے کلمات کہہ دئے ہیں کہ اگر وہ اس کو سنے توانس کے دل کو تکلیف پہنچے گی۔

اس کا حل دین میں یہ بتایا گیا ہے کہ آدمی اس کے حق میں دعا کرے جس کے خلاف غیبت کے الفاظ اس کی زبان سے نکل گئے ہیں۔ وہ اپنے اصلاح کا طالب بھی ہو اور اپنے بھائی کی لئے بھی خدا سے بھلائی کی ورخواست کرے۔ وہ اپنی اصلاح کا طالب بھی ہو اور اپنے بھائی کی اصلاح کا طالب بھی۔ اس قتم کی دعا سادہ طور پر بچھ الفاظ بولنے کا نام نہیں۔ وہ اس شخص کے حق میں خیر خواہی کا اظہار ہے جس کے خلاف غیبت کا فعل ہواتھا۔ غیبت اپنی حقیقت کے اعتبار سے میں خیر خواہی کا اظہار ہے جس کے خلاف غیبت کا فعل ہواتھا۔ غیبت اپنی حقیقت کے اعتبار سے نفر سے اور بدخواہی کا عمل ہے۔ اگر کسی سے اس قتم کا عمل سر زد ہو جائے تو آدمی کو چاہئے کہ وہ این دل سے نفر سے اور بدخواہی کے جذبات کو نکالے اور اس کی جگہ متعلق شخص کے حق میں محبت اور خیر خواہی کا میک اعلی اطہار وہ ہے جس کو محبت اور خیر خواہی کا ایک اعلی اظہار وہ ہے جس کو اس حدیث میں دعا کہا گیا ہے۔

جس ساج میں غیبت عام ہو جائے وہ ساج نفر ت اور بے اعتادی کا ساج بن جائے گا۔ کسی ساج کو اس بگاڑ سے بچانے کی تذہیر ریہ ہے کہ لوگوں کے اندر ریہ اسپرٹ پیدا کی جائے کہ جب بھی ان کی زبان سے غیبت کے الفاظ نکل جائیں تواس کے بعد دہ نیک د عاؤں سے و وبار ہاس برائی کو د ھو دیں۔

## زم انداز

ا ام نجاری نے حصرت جابر بن عبدالتر کے واسطر سے نقل کیا ہے کہ رسول التر صلے اللہ علیہ و لم نے فرمایا: الشراس آدمی بررحم کرے جوخر بیدنے اور بیجینے اور تقاصاً کرنے کے وقت نرمی برتناہے (رحم الله وحب لاً سمحًا اذاباع واذا اشترى وإذا اقتصنى، مشكاة المصابيح، الجزءالثاني، صفح ٨٥٠)

اس مدیث میں اصلاً آخرت کا معاملہ بتایا گیا ہے۔ لین جو تاجر ایسا کرے کہ وہ لوگوں کے ساتھ خرید و فروخت کے وفت نرمی کا معاملہ کرے۔کسی کے ذمہ اس کا بقایا ہونو نرمی اور نشرا ونت کے ساتھ اس كاتقاصًا كرسے تو آخرت ميں السُّر نعالىٰ اس كے سابخ رحم كامعالله فرمائے گا۔ خِالجِه ايك اور حديث میں ہے کہ ایک شخص لین دین میں لوگوں سے درگذر کا سلوک کرتا تھا۔ جب آخرت میں اس کامعاملہ مین ہ ہواتو الٹرنٹ الی نے فر مایا کہ میرے بندے سے در گذر کرو، کبوں کہ میں اس قسم کے سلوک کازیادہ ت ركفتا مول (فقال الله نقال الله الماحق بذامنك، تحبا وزواعن عبدى)

تاہم اسسلام میں دنیا اور آخرت الگ الگ نہیں ہیں ۔ جو چیز آخرنت کے اعتبار سے مفید ہے، اسی ہیں دنیا کا فائدہ تھی بوری طرح رکھ دیا گیا۔ہے۔

ایک باریں نے ایک کامیاب دکا ندارسے بوجیاک کا روباریں کامیابی کے لیے کیاچ ز فروری ہے۔اس نے جواب دیا: نرم بات۔ یہ عین وہی چیز ہے جو حدیث میں بتائی گئ سہے۔

اگر دنیا میں صرف کونی ایک د کا ندار ہوتا تواس کو نزمی کا انداز اختیار کرنے کی صرور سنے بنہ ہوتی ۔اس کو اجارہ داری حاصل رہتی اور ہرشخص اپنی صرورت سے مجور ہوتاکہ ہر حال میں اسی سے سودا خریدے ۔ گرد نیا ہیں بے شمار دکا ہیں کھلی ہوئی ہیں۔اب ایک شخص صب کی جیب میں قیمت ہے، وہ آپ ہی سے خریداری کبول کرے گا۔ بہاں آپ کو یکر نا ہے کد گا بک کی صرورست کا مال دینے کے ساتھ اس کواپنے زم احسن ان سے خوش کریں ۔ حق کہ اگروہ کسی وجہ سے سخن رویہ اختبار کرے تب کھی آپ اس کے ساتھ زم سلوک کرنا یہ جیوٹریں ۔

موجودہ دنیا میں سجار فی کامیا بی کاسب سے بڑا راز یہی ہے ۔ زم انداز آدمی کو کامیابی کی طرف

ہے جاتا ہے اورسخت انداز ناکامی کی طرف۔ 235

## ایک مدیث

عن إبى هُرَيرة بض الله عنه اَتُهُ سَدِعَ البَح مِل الله صلى الله عليه في الله الله الله المسلمة ما يَسْبَ فيها يرزلُ بها الى النّارِ البعدَ مما بين المشريق والمعنوب. ومتفق عليه )

ابوہریرہ رصی اللہ عندے روایت ہے کہ اکنوں نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ دم کویہ کہنے ہوئے سناکہ بندہ بے سوچے سجھ بات کہتا ہے ، اس کی دجہ سے وہ جہتم میں گرکہ اس سے بھی زیادہ دور جبلا جا تاہے جتنا منٹرق اور مغرب بیں فاصلہ ہے ۔

تَبَيِّنَ بَتَبَيِّنَ بَتَبَيِّنَ بَدَبَيِّ کے معنی عربی زبان میں غور کرنے کے ہیں ۔ بینی بولنے سے پہلے بہ سوچنا کہ آدی جو کچھے جارہ ہے وہ ٹھیک ہے یا بدی ٹیک ۔ اس مدیث کے مطابق ہمت سی بالیں ایسی ہیں جن کو بظا ہر آدمی معمولی سمجھتا ہے گروہ اتنی سکین ہوتی ہیں کہ آدمی کوجہنم میں گرانے کا سبب بن جاتی ہیں ۔

اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ کمچے باتیں براسرار طور پربری ہیں ۔ نعیٰ بظاہران کابرا ہونا آدی
کومعلوم نہیں ہوتا۔ گرنتیجہ کے اعتبار سے وہ الٹر سے یہاں بری قرار پاجاتی ہیں ۔ خیفت یہ ہے کہ
ہربری بات کابرا ہونا لوگوں کومعلوم ہے ۔ البتہ جو بات لوگوں کومعلوم نہیں ہے وہ یہ کہ ایک
بری بات جس طرح ایک ایسے شخص کے حق میں بولنا غلط ہے جو ہماری ابھی فہرست میں شامل ہو،
اسی طرح اس شخص کے یہے بھی اس کو بولنا غلط ہے جو ہماری بری فہرست میں جلاجائے۔

کوگوں کا حال یہ ہے کہ جس آ دمی سے وہ خوش ہوں اس کے بارے میں بولت ہوتو وہ سوچے سمجھے الفاظ ابنی زبان سے نکالئے ہیں۔ گرجس شخص سے ان کوشکایت ہوجائے یاجس کو دہ کسی دج سے حقر سمجھ لیں اس کے بارہ میں دہ کسی امتیاط کی عزدرت نہیں سمجھے ۔ ایسے شخص کے مسالمیں دہ بلاتحقیق کوئی بھی برالفظ بول دیں گے۔ ایسے شخص پر دہ کوئی بھی بے بنیا دالزام لگا دیں گے اور یہ بہیں سوجیں گے کہ دلیل اور تبوت کے بغیر کسی شخص پر الزام لگا ناکمی بھی حال بیں کسی کے بیے حب اُز یہ بہیں۔ خواہ دہ کوگوں کی نظریس کتن ہی بڑا بزرگ کیوں نہ ہو۔ خواہ بنظام راس نے دین یا دنیا کے کہتے ہی بڑا مراس نے دین یا دنیا کے کہتے ہی بڑے کا دلے انجام دیئے ہوں۔

# تجفلی بات

حدیث میں آیاہے کہ پیغیبر اسلام علیہ نے فرمایا کہ جو شخص اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو تواس کو چاہئے کہ وہ بولے تو بھلی بات بولے، ورنہ چپ رہے (من کان یؤ من باللہ والیوم الآخر فلیقل خیراً او لیصمت)۔

دنیاکا کثر بگاڑ کسی غلط بول کا نتیجہ ہو تاہے اسی طرح دنیاکا اکثر بناو کسی اچھے بول کا نتیجہ ہو تا ہے۔ ایک بول سے لوگوں میں محبت بڑھتی ہے اور دوسر ابول لوگوں میں نفرت پھیلانے کا سبب بن جاتا ہے۔ ایک حالت میں سنجیدہ اور ذمہ دار آدمی کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی زبان و قلم کو استعمال کرنے میں بے حداحتیاط کرے۔

زندگی میں بار بار ابیا ہوتا ہے کہ آدمی کچھ لکھنایا بولنا چاہتا ہے گر لکھنایا بولنا اس انسان کے لئے جائز ہے جو فد کورہ پیغیبرانہ ہدایت پر عمل کرے۔جو شخص اس ہدایت پر عمل نہ کر سکے اس کے لئے لکھنااور بولناسرے سے جائز ہی نہیں۔

اس معاملہ کی دوصور تیں ہیں۔ایک ہے کہ آدمی کے پاس کہنے کے لئے ایک ایسی بات ہے جو دوسر ول کے بارے میں اچھا گمان پیدا کرنے والی ہے۔ جس کی اشاعت سے لوگوں کے در میان محبت کی فضا پیدا ہونے کی امید ہے۔ جو واضح طور پر ایک ایسی بات ہے جس سے لوگوں کے اندر مثبت ذہن یا تعمیر می شوق پیدا ہونے والا ہے۔ اس قتم کی بات بلاشبہ ایک بھلی بات ہے اور اس کو کہنے پر خدا کی طرف سے کوئی یابندی نہیں۔

دوسری صورت ہے ہے کہ آپ جوبات لکھنے یا کہنے جارہے ہیں وہ اپنی نوعیت کے اعتبار سے
ایک منفی بات ہے۔ اندیشہ ہے کہ اس کی وجہ سے لوگوں کے اندر بدگمانیاں پیدا ہوں۔ لوگوں کے
اندراشتعال بھڑ کے ۔ لوگ ایک دوسرے کے خلاف نفرت کرنے لگیس ۔ انسانیت دوست اور دشمن
میں تقسیم ہو جائے ۔ ایسی صورت میں آپ کے اوپر لازم ہے کہ آپ چپ رہیں، نہ کہ بول کر
انسانیت کے مسائل میں اضافہ کا سبب بن جائیں۔

# معنى يذكهالفاظ

عن ابى هربيرة عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال: من جلس فى مجلس فكتر فيه كفظه فقال قبل ان يقوم من مجلسه: سجانك اللهم و مجمد لك اللهم و الله

صخرت ابوم ریم اسلول الشرصلی الشرعلیه وسلم سے
روایت کرنے ہیں کہ آپ نے فرطیا: جو آدمی کسی
مجلس میں ببعث و بہاں زور زور سے باتیں ہوئیں
بھراس مجلس سے اسٹے سے بہلے اس نے کہا ، اے
الشرنو بیاک ہے اور تیری حمد ہے۔ میں گواہی دیت الشرنو بیاک ہے اور تیری حمد ہے۔ میں گواہی دیت موں کہ تیرے سواکوئی معبود نہیں، میں تجھ سے بخشن میا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں۔ نواس مجلس میں جو بانیں ہوئیں ، الشران کے لیے اسے
معان کر دیتا ہے۔

اس کامطلب بہ مہیں کہ ان "الفاظ "کو زبان سے کہدینے کی وجہ سے الشراسے معاف کر دیتاہے یہ معانی دراصل ادائگی معنی کی بنا پر ہوتی ہے نہ کہ محض ادائگی العن ظاکی بنا پر -

یہ اس شخف کا حال بیبان ہواہے جس کے دل میں اللہ کا ڈرموجود ہو۔ الیا شخص جب تحجیر کو گوں کے ساتھ بیٹھتاہے اور وہاں کسی موصوع پر گفت گو ہونی ہے تو گفتگو کے در سیبان کہی اس پر غفلت طاری ہو جاتی ہے۔ وہ زور زور سے بولتا ہے ، وہ لوگوں سے عیر صروری تکراد کرنے گئتا ہے ۔

تاہم ابھی مجلس ختم نہیں ہونی کہ اس کواحیاس ہوجاتا ہے کہ ہیں نے غلط کیا۔ ہیں سے

بے فائدہ کلام کیا۔ اس وفت اس کے دل ہیں سر مندگی کا جذبہ جاگ اکھتا ہے۔ وہ ابینے اندر

ہی اندرا بنا احتساب کرنے گئت ہے۔ اسس سے بہلے وہ بندوں سے مخاطب کھا۔ اب وہ ابینے

رب سے مخاطب ہوجاتا ہے۔ اسس وقت اس کی زبان سے اس قتم کے کلمات نکل پڑتے ہیں جس
کا ایک بنونہ اوپر کی مدیر نے میں نظر آتا ہے۔ حدیث کے یہ العن ناحقیقۃ من کو بتارہے

ہیں نہ کہ محض دعا کے الفاظ کو۔



#### عورت كا درجه

اسلام میں عورت کا درجہ کیا ہے، اس کا اندازہ ایک حدیث سے ہوتا ہے۔ امام بخاری نے حضرت عبداللہ ابن عباس سے بیروایت نقل کی ہے: حضرت بریرہ کے شوہرایک غلام تھے جن کا نام مغیث تھا۔ گویا کہ میں دیکھر ہا ہوں کہ مغیث اپنی بیوی کے پیچھے چل رہے ہیں اوران کی آنکھوں سے آنسو جاری ہیں۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عباس، کیاتم کو اس پر تعجب نہیں کہ مغیث کو کتنی زیادہ محبت ہے بریرہ سے اور بریرہ کو کتنا زیادہ بغض ہے مغیث سے ۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایک مغیث کی طرف رجوع کر لو۔ بریرہ نے کہا کہ اے خدا کے رسول، کیا آپ مجھے اس کا حکم دیتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ میں صرف سفارش کر رہا ہوں۔ بریرہ نے واب دیا: تو مجھے اس کی ضرورت نہیں (لاحاجة لی فیه) فتح الباری ۱۹۸۹ سے۔

بریرہ نے اپنے شوہرمغیث سے تفریق کرالی تھی۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بریرہ کومشورہ دیا کہتم رجوع کرلواورمغیث کے ساتھ زندگی گزار ومگر بریرہ نے آپ کے اس مشورہ کوقبول نہیں کیا۔ اورمغیث سے رجوع پرراضی نہیں ہوئیں۔

اس واقعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام میں عورت کو کتنی زیادہ آزادی حاصل ہے۔ اس کے مطابق ،عورت نہ صرف مرد کے برابر ہے بلکہ اس کو یہ ق بھی حاصل ہے کہ خود پنیمبرا گروحی کی بنیاد پر کوئی مطالبہ کر بے تو وہ اس کو ماننے پر مجبور ہے ، لیکن پنیمبر کے ذاتی مشورہ کو ماننا اس کے لیے ضروری نہیں۔ مطالبہ کر بے تو وہ اسلام میں اس اعتبار سے عورت اور مرد کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ جو حقوق وفر ائض مرد کے ہیں وہی حقوق وفر ائض عورت کے بھی ہیں۔ اگر کوئی فرق ہے تو وہ فطری سبب

کی بنا پر ہے، نہ کہ دونوں جنسوں میں تفریق کی بناپر۔اس قتم کا فطری فرق جس طرح عورت اور مرد کے درمیان ہے اسی طرح وہ خود مرداور مرد کے درمیان بھی ہمیشہ موجود رہتا ہے۔ بیفطرت کا معاملہ

ہے،نه كه فرق كامعامله-

### برواكام

امام طبرانی (۲۲۰-۲۲۰ه) مشهور محدث بین ـ وه شام مین پیدا ہوئے اور اصفهان میں وفات پائی ۔ انھوں نے السمع جم الکبیر میں ایک مفصل روایت عبداللہ بن عباس کے واسط سے نقل کی ہے۔ اس کے آخر میں بیالفاظ ہیں:

ثم جاء ته يعنى النبى شَالِكُ امرأة، فقالت انى رسول النساء اليك، وما منهن امراة علمت اولم تعلم الاوهى تهوى مخرجى اليك، الله رب الرجال والنساء والاههن، وانت رسول الله الى الرجال والنساء كتب الله الجهاد على الرجال فان اصابوا اجروا، وان استشهدوا كانوا احياء عند ربّهم يرزقون، فما يعدل ذالك من اعمالهم من الطاعة؟ قال طاعة ازواجهن و المعرفة بحقوقهم، وقليل منكن من يفعله.

پھررسول اللہ ﷺ کے پاس ایک عورت آئی۔اس نے کہا کہ میں عورتوں کی طرف ہے بھیجی ہوئی آپ کے پاس آئی ہوں۔اور ہرعورت خواہ وہ جانتی ہویانہ جانتی ہو،وہ چاہتی ہے کہ میں آپ سے مل کرمعلوم کروں۔اللہ مردوں کارب بھی ہے اور تورتوں کارب بھی ۔اور آپ مردوں کے پیغیبر بھی ہیں اور اگر معلوم کروں ۔اللہ نے مردوں کے لئے جہاد کھا ہے۔اگر وہ جہاد کریں تو اجر پائیں اور اگر شہید ہو جا کیں تو وہ اپنے رب کے پاس زندہ رہیں اور رزق پائیں۔پھرعورتوں کے لئے اس مل کے مردوں کے حقوق برابر کیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ ان کا مل یہ ہے کہ وہ اپنے شوہروں کی اطاعت کریں اور ان کے حقوق کو پہچا نیں۔پہڑے میں بہت کم عورتیں ہیں جوابیا کرتی ہیں۔

جنگ کے میدان میں لڑنا وہ کام ہے جو آ دمی کوفوراً نمایاں کردیتا ہے۔ اس کے برعکس گھر کی چہار دیواری کے اندرروزمر ہ کی ذمہ داریوں کوادا کرنا ایک ایبا کام ہے جوکسی کے لئے شہرت کا باعث نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ لوگ پہلے کام کی طرف فوراً راغب ہوجاتے ہیں، مگر دوسرے کام میں وہ

ایے آپ کووقف کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتے۔

کمزوری کی بیتم عورتوں میں بھی پائی جاتی ہے اور مردوں میں بھی ۔ لوگ مرعظمت کاموں کی طرف دوڑتے ہیں۔ وہ اونچے اونچے منصوبوں پرتقریریں کرتے ہیں۔ مگروہ کام جو بظاہر چھوٹے نظر آئیں، جن میں شہرت وعظمت کی جاشنی نہ ہو، ان کے بارہ میں وہ بے رغبت ہے دہتے ہیں۔ حالاں کہ اصل کام یہ ہے کہ آ دمی اپنی قریبی ذمہ داری کوادا کرے، خواہ وہ بظاہر کتنی ہی معمولی کیوں نہ دکھائی دیتی ہو۔

حقیقت بہ ہے کہ زندگی کے دوبڑے محاذ ہیں۔ایک خارجی اور دوسرا داخلی۔ دونوں کیسال طور پراہم ہیں۔ان میں سے کوئی نہ کم ہے اور نہ زیادہ، نہ کوئی افضل ہے اور نہ کوئی غیر افضل۔ زندگی کی صحت مند تغییر کے لئے ضروری ہے کہ دونوں محاذوں پر حسن خوبی کے ساتھ مل کیا جائے۔

خالق نے اس تخلیقی نقشہ کے مطابق مرد کو خارجی کام کے لئے پیدا کیا ہے اور عورت کو داخلی کام کے لئے ۔خالق نے مرد کو وہ صفات دی ہیں جن کے ذریعہ وہ خارجی کام کو بہتر طور پر انجام دے۔ اسی طرح خالق نے عورت کو وہ مخصوص صفات دی ہیں جو داخلی کام کو بہتر طور پر انجام دینے کے لئے ضروری ہیں ۔ جس طرح خالق نے عورت کو وہ مخصوص صفات دی ہیں جو داخلی کام کو بہتر طور پر انجام دینے کے لئے ضروری ہیں ۔ جس طرح عمل میں تقسیم کا اصول ہے اسی طرح دونوں جنسوں کی فطری صلاحیت میں بھی تقسیم کے اصول کو کمو ظرکھا گیا ہے۔

عمل میں تقسیم کا بیاصول خود خالقِ فطرت نے قائم کیا ہے۔ وہ کی ساج کا عائد کیا ہوانہیں۔ ایسی حالت میں تقسیم کا بیاصول خود خالقِ فطرت نے حالت میں تقسیم کے اس نقشہ کوتو ڑیا سادہ طور پرصرف کسی ساجی روایت کوتو ڑیا نہیں ہے۔ وہ خود فطرت کے نقشہ کوتو ڑنے کی طاقت کسی میں بھی نہیں۔

الیی حالت میں ہمارے لئے اس کے سواکوئی چارہ نہیں کہ فطرت کے نقشہ کوشلیم کرتے ہوئے اس کے مطابق ساج کا نظام بنا کیں ، یعنی وہی اصول جس کوہم نے اپنے دوسرے معاملات میں ہمیشہ سے اختیار کررکھا ہے۔

## نكاح كامعامله

عام طور پر مشہور ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ: النکاح من سنتی فمن رغب عن سنتی فلیس منی (نکاح میری سنت سے ہے، پس جو شخص میری سنت سے انحراف کرے تووہ مجھ سے نہیں) یہ بورا جملہ اس صورت میں حدیث نہیں ہے۔ ابن ماجہ (کتاب النکاح) کی روایت کے مطابق، حدیث کے اصل الفاظ صرف یہ بیں: النکاح من سنتی۔

البتہ ایک اور روایت میں بقیہ الفاظ آئے ہیں۔ ایک تفصیلی روایت میں آیا ہے کہ تین صحابی نے آپ
کی عبادات کے بارے میں حضرت عائشہ سے بوچھا۔ حضرت عائشہ نے آپ کی عبادات کے بارے میں جو بتایا
وہ انہیں کم دکھائی دیا۔ انہوں نے کہا کہ ہم رسول اللہ کے برابر نہیں اس لئے ہمیں زیادہ عمل کرنا چاہئے۔
چنانچہ ان میں سے ایک نے کہا کہ میں ساری رات نماز پڑھوں گا۔ دوسر ے نے کہا کہ میں ہمیشہ روزہ
رکھوں گا۔ تیسرے نے کہا کہ میں ہمیشہ کے لئے از دواجی زندگی کو ترک کردوں گا۔ رسول اللہ علیہ کواس کا
علم ہواتو آپ نے فرمایا کہ خدا کی قتم میں تم لوگوں سے زیادہ اللہ سے ڈر تاہوں۔ لیکن میں روزہ رکھتا ہوں اور
نہیں بھی رکھتا۔ نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں۔ اور عور توں سے از دواجی تعلق بھی قائم کرتا ہوں۔
پس جو شخص میری سنت سے اعراض کرنے وہ مجھ سے نہیں۔ (فتح الباری ۱۹۸۹)

جیساکہ متن سے واضح ہے، حدیث میں فمن رغب عن سنتی کا تعلق تمام شرعی اعمال سے ہے نہ کہ مخصوص طور پر نکاح سے۔ دوسری بات یہ کہ اس حدیث کا تعلق سادہ طور پر صرف نکاح نہ کرنے سے نہیں ہے۔ بلکہ اعتقادی طور پر نکاح کو قابل ترک سمجھنے سے ہے۔ (فتح الباری ۸٫۹)

اصل میہ ہے کہ نکاح کی حیثیت نماز کی طرح کسی لازی فریضہ کی نہیں۔ یعنی ایسا نہیں ہے کہ جو شخص نکاح نہ کرے وہ تارک صلاۃ کی طرح گنہگار ہو جائے۔ یااس کا بیمان مکمل نہ ہو۔ اس معاملہ میں اصل مطلوب چیز باعفت زندگی ہے نہ کہ ہر حال میں اور لازمی طور پر نکاح کرنا۔ کوئی گروہ اگر اجتماعی طور پر نکاح کا طریقہ چیز باعفت زندگی ہے نہ کہ ہر حال میں اور لازمی صورت میں بقاء نسل خطرہ میں پڑجائے گی۔ لیکن اگر چھوڑ دے تو یہ یقیناً درست نہ ہوگا کیول کہ ایسی صورت میں بقاء نسل خطرہ میں پڑجائے گی۔ لیکن اگر

انفرادی طور پر کوئی مخص اپنے حالات کے اعتبار سے نکاح نہ کرنے کا فیصلہ کرے تو ابیا کرنا اس کے لئے عین جائز ہوگا، بشر طیکہ دہ اپنی عفت کو محفوظ رکھے۔

تاریخ میں بہت سی الی وینی شخصیتیں پائی جاتی ہیں جنہوں نے نکاح نہیں کیااور پوری زندگی غیر ازدواجی حالت میں گذاردی۔ پغیبروں میں حضرت عیسے علیہ السلام اس کی ایک مثال ہیں۔ امت محمدی میں بھی کئی ایسے متاز بزرگ پائے جاتے ہیں جنہوں نے ساری عمر نکاح نہیں کیا، مثال کے طور پر امام نووی (وفات ۲۷۲) اور امام ابن تیمیہ (وفات ۲۲۸)۔ اسی طرح موجودہ زمانہ میں سید جمال الدین افغانی، وغیرہ۔ اگر نکاح مطلق طور پر مطلوب ہو تا اور نکاح سے اعراض دین سے اعراض کے ہم معنی ہو تا تو ایسا نہیں ہو سکتا تھا کہ مذکورہ فتم کی شخصیتیں نکاح کے بغیر زندگی گذاریں اور اسی حال میں دنیاسے چلی جائیں۔ موسکتا تھا کہ مذکورہ فتم کی شخصیتیں نکاح کے بغیر زندگی گذاریں اور اسی حال میں دنیاسے چلی جائیں۔ فقہ کی زبان میں، نکاح حسن لذانہ نہیں ہے بلکہ حسن لغیر ہے۔ یعنی وہ بذات خود مطلوب نہیں ہے فقہ کی زبان میں، نکاح حسن لذانہ نہیں ہے بلکہ حسن لغیر ہے۔ یعنی وہ بذات خود مطلوب نہیں ہے

فقہ کی زبان میں، نکاح حسن لذاتہ نہیں ہے بلکہ حسن تغیرہ ہے۔ یعنی وہ بذات خود مطلوب نہیں ہے بلکہ ایک اور ضرورت کے تحت مطلوب ہے اور وہ بقاء نسل ہے۔ چو نکہ مر داور عورت کے در میان از دواجی تعلق کے بغیر نسل انسانی کا باقی رہنا ممکن نہیں اس لئے نکاح کی حیثیت ایک اجتماعی فریضہ کی ہے۔ لیکن وہ ہر فرد پر لازم نہیں۔ کوئی فرداگر اپنے ذاتی مصالح کی بنا پر غیر از دواجی زندگی گذار نے کا فیصلہ کرے تو ایسا کرنا اس کے لئے عین جائز ہوگا۔ ایس حالت میں شریعت اس سے پاکدامنی کا تقاضا کرے گی نہ کہ جری از دواجی کا۔ اس کے لئے عین جائز ہوگا۔ ایس حالت میں شریعت اس سے پاکدامنی کا تقاضا کرے گی نہ کہ جری از دواجی کا۔ وہ بقاء نسل کے مقصد کو حاصل کرنے کا جائز طریقہ کا جائز طریقہ ہے۔ مر داور عورت آگر نکاح کے بغیر باہم ملیں تو اس کے ذریعہ سے بھی نسل انسانی کا سلسلہ جاری رہ سکتا ہے۔ مگر یہ طریقہ اسلام میں قطعی طور پر ح ام ہے۔ اسلام میں بقاء نسل مطلوب ہے مگر یہ بقاء نسل نکاح کی

صورت میں ہونا چاہئے نہ کہ اس کے بغیر۔

بعض افراد ایسے ہو سکتے ہیں جو یہ محسوس کریں کہ اگر وہ از دواجی زندگی کی ذمہ داریوں سے اپنے کو آزاد رکھیں تو وہ عفیف بھی رہیں گے اور اس کے ساتھ اعلیٰ انسانی مقاصد کے لئے زیادہ خد مات انجام دے سکیں گے۔ان افراد کے لئے ایساکرنانہ صرف جائز ہے بلکہ مخصوص حالات میں باعث ثواب بھی ہے۔

244

# صحابی کاعمل

ایک روایت مدیث کی مختلف کتا بول بیس آئی ہے ۔ بہال ہم سخاری اور زندی کے الفاظ نعل کرتے ہیں: حصرت الوبكره كست بيكه اللهف ايك قول كادريه مجه کو جنگ جمل کے زمانہ میں فائدہ پہونچایا۔ قریب تفاكرمين اصحاب حبل سيدمل جاؤن اوران كيرسائة جُنگ کروں۔ وہ کہتے ہیں کہ جب رسول الٹر<u>صلے ا</u>لٹرعلیہ وسلم كويه بات بيني كدابل فارسس ف ابين اوركسرى کی راکی کو ماکم بنا یاہے تو آپ نے مزمایا کہ وہ قوم برگز فلاح تہیں پائے گی جوحورت کو اپنے معاملہ کا حاکم بنائے۔ ترندی کی روایت سے مطابق انھوں نے کہاکہ انٹرنے مع ایک چیز کے ذرابع بچالیا جس کو میں نے رسول اللہ صلى سرعليه ولم معسائغا -جبكسرى كى موت بونى توآب في بوجياكه المعول فيكس كواس كاعانشين بنا یا - لوگوست کہاکہ اس کی طرکی کو - رسول الشرصلی لشر عليه و لم نے فرايك وہ قوم برگز فلاح نہيں بلئے گی جو عورت كوابيع معامله كا حاكم بنك راوى كهت بي كر جب عائشہ بھرہ آئیں تو میں نے رسول السُّرصلی السُّر عليه ولم كے اس قول كو يا دكيا توالٹرنے اس كے ذرييہ

عن ابى بكرة رضى الله عنه قال - لقد نُفَعَ بِي الله بكلمة سمعتهامن رسول الله صلى الله عليه وسِلم ايامَ الجمل بعدماكدتُ أن الحقّ باصحاب الجمُل فأُفَّاتِلَ مَعهُم - قال لمَّا بلَّغَ رسول الله على الله عليه وسلم أنّ ا هسك فادسَ مَتْكُوا عليهم بنت كسرى قال: لن يُفلح قوم ولوا امرهم امرأة ورواه البخارى وفي روايية الترمذى قال: عَصَمَنِي الله عزوجل بتني سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم - لما هلك كسرى قال من استَخُلُفُوا. قالوا ابننتك مفقال السنبى صسلى الله علير وسلم : لذيُعُنُيلِحَ فَوْجٌ وَلَوْل امَرُهُمُ امراةً فسلما فتدمت عائشة، يعنى البعري، ذكرت قول رسول الله صلى الله عليه وسلم

فعَصَمَىٰ اللهُ سيه -

صرت عائشہ کی حیثیت ام المومنین کی تھی۔ اس سے با وجو دجب عائشہ کی بات اور رسول کی بات ہیں مکراؤ مواتوصمایی نے عائشہ کو چیوٹر کر رسول کی بات کو بکرا لیا۔ موجودہ زما زمین مسلمانوں کا حال برہے کہ وہ ہرحال میں اپنے " اکابر "کا سابھ دیتے ہیں ، خواہ ان کے اکابر کی روش قرآن وسنت کے تقاضوں کے سرا سرخلاف ہو-

# قول خير

روایات میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ جومر دیاعورت اللہ پراور آخرت کے دن پرایمان رکھتا ہواس کو چاہے کہ وہ بہتر بات ہو لے درنہ چپ رہے۔ من کان یو من باللہ والیوم الا حو فلیقل خیرا او لیصمت (فتح الباری ۱۰/۱۰سم)

۲۔ منفی پہلو کا ذکر ہوتو اس کے ساتھ مثبت پہلو کی نشان دہی بھی ضرور کی جائے۔

۳۔ جس آ دمی کے پاس کہنے کے لئے صرف منفی پہلوہواں کو خاموشی اختیار کرنا چاہئے۔

اللہ پرایمان آ دمی سے کبر کا جذبہ چھین لیتا ہے۔ وہ سرایا تواضع میں ڈھل جاتا ہے۔ وہ سمجھنے لگتا

ہے کہ خدا ہی سب کچھ ہے اس کے مقابلہ میں میری کچھ حیثیت نہیں۔ اس طرح آ خرت پرایمان اس
کے اندر محاسبہ خویش کا بے بناہ جذبہ بیدا کر دیتا ہے۔ وہ موت سے پہلے خود ہی اپنے قول وعمل کی گرانی کرنے لگتا ہے تا کہ وہ موت کے بعد کی شخت تر پکڑ سے نے سکے۔

الله اور آخرت پرایمان آ دمی کو آخری حد تک سنجیدہ بنادیتا ہے۔اور جواپی فکر میں پوری طرح سنجیدہ ہوجائے تو وہ بولے گاتو درست بات بولے گاور نہ خاموش رہے گا۔

جس طرح بولناایک کام ہے اسی طرح چپ رہنا بھی ایک کام ہے۔ قول اگر ایک عمل ہے تو فاموثی بھی اسی طرح کیا ہے اور وہ خاموثی بھی اسی طرح کیساں درجہ کا ایک عمل ہے۔ سچا انسان وہ ہے جو بہ جانے کہ کب بولنا ہے اور وہ کون ساموقع ہے جب کہ اس کے لئے ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ اپنی زبان بند کر لے۔ جو آ دمی اس فرق کونہ جانے وہ یا تو غیر شجیدہ ہے یا غیر دائش مند۔

## رسول کی سنت

عن عائشة ، قالت : ما خُير رسول الله ﷺ بين امرين قط الا اخذ ايسر هما مالم يكن اثما، فان كان اثما كان ابعد الناس منه (متفق عليه)

حضرت عائشہ ہیں کہرسول اللہ عظیم وجب بھی دوچیزوں میں ہے ایک کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ دونوں میں سے آسان کو اختیار کرتے جب تک کہ وہ گناہ نہ ہو۔ پس اگر وہ گناہ ہوتا تو آپ سب سے زیادہ اس سے دورر ہے والے تھے۔

اس حدیث میں 'ایسو'' کالفظ سادہ طور پر محفن مہل کے معنی میں نہیں ہے۔ آپ کے حالات بتاتے ہیں کہ آپ سہولت پبندی سے بہت دور تھے۔ آپ نے اپنی پوری زندگی قربانی اور جفاکشی کی اعلی سطح پر گزاری۔ ایسی حالت میں اس حدیث کوسہولت پبندی کے معنی میں کیسے لیا جاسکتا ہے۔

حقیقت بیہ کہ یہاں'' ایسو'' کالفظ زیادہ قابل عمل کے معنی میں ہے۔حضرت عائشہ کی بیہ روایت بتاتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا طریقہ ممکن دائرہ میں کوشش کرنے کا تھا نہ کہ غیرممکن دائرہ میں غیرضر دری طور پراینے وقت اورانی توت کوضائع کرنے کا۔

زندگی میں ہمیشہ دوطر نقے ہوتے ہیں۔ایک ہے ممکن سے آغاز،اور دوسرا ہے ناممکن سے آغاز۔رسول اللہ ﷺ کاطریقہ بیتھا کہ آپ ناممکن کوچھوڑ کرممکن میں اپنی قوت صرف فرماتے تھے۔

مکہ کے ابتدائی سالوں میں ایک طریقہ تھلم کھلا تبلیغ کا تھا اور دوسرا خفیہ بیلیغ کا۔ آپ نے تین

سال تک کھلم کھلا تبلیغ کو چھوڑ کر خفیہ تبلیغ کا طریقہ اختیار فر مایا۔ مکہ میں جب لوگوں نے مخالفت اور ایذا رسانی شروع کی تو ایک طریقہ جوابی کارروائی کا تھا اور دوسرا اعراض کا۔ آپ نے جوابی کارروائی کا طریقہ چھوڑ کر اعراض کا طریقہ اختیار فر مایا۔ مکی دور کے آخر میں لوگ آپ کے قبل کے در پے ہوگئے۔ اب ایک طریقہ ان سے لڑنے کا تھا اور دوسرا طریقہ بیٹھا کہ مکہ کو چھوڑ دیا جائے۔ آپ نے لڑائی کو چھوڑ کر مکہ سے چلے جانے کا طریقہ اختیار فر مایا۔ ہجرت کے بعد آپ کے سامنے ایک طریقہ جنگ کو جاری

ر کھنے کا تھااور دوسراطریقہ سکے کر لینے کا۔ آپ نے جنگ کے طریقہ کوچھوڑ کریک طرفہ شرائط پر سکے کر لینے کا طریقہ اختیار فرمایا۔

رسول الله عظی نے اپنی زندگی میں جو کامیابیاں حاصل کیں وہ اسی اصول کے ذریعہ حاصل کیں۔ آئندہ بھی جولوگ کوئی کامیابی حاصل کرنا چاہیں انھیں بھی اسی سنت رسول کی پیروی کرنا چاہیں۔ آئندہ بھی جولوگ کوئی کامیابی کا کوئی اور طریقہ نہیں۔

رسول الله عظی نے جب مکہ میں مخالفین سے ظراؤ کا طریقہ چھوڑ کر ہجرت کا طریقہ اختیار فرمایا توبیا اللہ عظی نے جب مکہ میں مخالفی ۔اس وقت آپ کے سامنے دوصور تیں تھیں ۔ایک تھی ۔۔ مکہ میں رہ کرا پنے دعوتی کام کو جاری رکھنا۔اور دوسری صورت تھی ۔۔ مکہ چھوڑ کر مدینہ چلے جانا۔ پہلی صورت کا انتخاب گویا مشکل کا انتخاب (اختیار اعسر) کے ہم معنی تھا۔اور دوسری صورت کا انتخاب آسان کا انتخاب (اختیار ایسر) کی حیثیت رکھتا تھا۔آپ نے مشکل کوچھوڑ کر آسان کو اختیار فرمایا۔

اس اصول کودوسر کے نفظوں میں حکیمانہ تدبیر بھی کہا جا سکتا ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعہ یہ مکن ہو گیا کہ اسلامی دعوت کا کام بلاروک ٹوک جاری رہے۔ جب کہا گرآپ پہلی صورت کا انتخاب فرماتے تو دعوت کا کام شاید معطل ہو جاتا۔ دعوت کے بجائے جنگ اور ٹکراؤ کا عمل شروع ہو جاتا۔ مشکل کا انتخاب صرف اس وفت کیا جائے گا جب کہ کوئی دوسراچوائس نہ ہو۔ لیکن اگر مشکل اور آسان میں سے انتخاب صرف اس وفت کیا جائے گا جب کہ کوئی دوسراچوائس نہ ہو۔ لیکن اگر مشکل اور آسان میں سے ایک لینا ہوتو مشکل کوچھوڑ کر آسان کو اختیار کیا جائے گا۔

کسی منصوبہ کی بھیل کے لئے مٰدکورہ حکیمانہ تدبیرانہائی طور پرضروری ہے۔اگر اس حکمت کا لحاظ نہ کیا جائے توممکن ہے کہ قربانیوں کی تاریخ بن جائے ،مگر مثبت تغمیر کی تاریخ بھی نہیں بن عتی۔

# صراحاویث

## 001 —علم كى اہميت

پنیمبراسلام سلی الله علیه وسلم ۵۵۰ میں عرب کے شہر مکہ میں پیدا ہوئے۔ ۲۱۰ میں جب کہ آپ کی عمر ۴ میں سال کی ہوگئ تو آپ کو خدا نے نبوت عطافر مائی۔ خدا کی طرف سے پہلی وحی جوآپ پر آئی وہ یتھی: پڑھ، اپنے رب کے نام سے جس نے تم کو پیدا کیا۔ انسان کوعلق سے پیدا کیا۔ پڑھ، اور تمہارارب کریم ہے۔ اس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا (العلق)

حقیقت بیہ کیم تمام انسانی ترقیوں کا آغاز ہے۔انسان کوخدانے بظاہرا یک جیوان کے روپ میں پیدا کیا ہے۔ گرانسان کوایک امتیازی صلاحیت دی گئی ہے اور وہ اس کا دماغ ہے۔انسانی دماغ میں لامحد ود حد تک غیر معمولی صلاحیت رکھی گئی ہے۔ اس صلاحیت کو بیدار کرنے کے لیے علم کی ضرورت ہے۔علم کی مدد سے انسانی دماغ ترقی کرتا ہے اور بڑھتے بڑھتے اعلیٰ ترین درجہ تک پہنچ جاتا ہے۔

علم کے ذریعہ آدمی تاریخ کو جانتا ہے۔ وہ فطرت کے رازوں کو دریافت کرتا ہے۔ وہ چیزوں کی ظاہری سطح سے گزرکران کی حقیقت تک پہنچ جا تا ہے۔ علم کی یہ اہمیت ایک انسان کے لیے بھی اتنی ہی اہم ہے جتنی کہ دوسرے انسان کے لیے۔

## 002 — علم حاصل كرو

پیغیبراسلام نے فرمایا: علم حاصل کرنا ہرمسلمان مرداور ہرمسلمان عورت پرفرض ہے۔اس حدیث سے اسلام میں علم کی اہمیت معلوم ہوتی ہے۔خدا کی معرفت علم کے بغیر نہیں ہوسکتی۔اس لیے علم سے کوفرض قرار دیا گیا۔علم آدمی کے شعور کو بڑھا تا ہے۔ علم سے آدمی کے ذہن کی کھڑ کیاں گھلتی ہیں علم سے سوچ کا دائرہ وسیع ہوتا ہے۔ علم کے ذریعہ آدمی اس قابل ہوجا تا ہے کہ وہ زیادہ گہری حقیقتوں کو سمجھ سکے، وہ دوسروں کے تجربات سے فائدہ اٹھا کرا ہے ذہنی معیار کو بلند کر سکے۔

ندہی اورروحانی ارتقاء کے لئے علم لازمی طور پرضروری ہے۔ علم کے ذریعہ ذہن میں پختگی آتی ہے۔ علم کے ذریعہ فکری ارتقاء کاعمل جاری ہوتا ہے۔ علم کے بغیر آ دمی نہ مقدس کتا بول کو پڑھ سکتا ہے اور نہ تاریخ اور کا کنات کے بارے میں زیادہ باخبر ہوسکتا علم آ دمی کوحیوان کی سطح سے اٹھا کرانسان کی سطح پر پہنچا دیتا ہے۔

#### 003 — سيصنے كامزاج

خلیفہ ٹانی عمر فاروق کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ ہر ملنے والے سے پچھ نہ پچھ سکھتے ہے۔ دوسر کے لفظوں میں یہ کہان کے اندر سکھنے کاعمل (learning process) ہمیشہ جاری رہتا تھا۔

اییا کیوں کر ہوتا ہے۔ وہ اس طرح ہوتا ہے کہ آ دمی جب بھی کسی سے ملے تو کھلے ذہن کے ساتھ ملے۔ وہ اس کوسکھانے سے زیادہ اس سے سکھنے کی کوشش کر ہے۔ سکھنے کے اس عمل کومفید طور پر جاری رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ آ دمی متعصّبانہ سوچ سے پاک ہو، وہ بڑائی کے جذبہ میں نہ جیتا ہو۔ اس کی نفیات بیہ ہوکہ جو بچھ ملے گااس کوفورا لے لوں گا۔ جب بھی میری کوئی غلطی مجھ پرواضح کی جائے گی تو میں فورا اس کا اعتراف کر کے اینے کوشیح کرلوں گا۔

سیجنے کے مل کومفید بنانے میں اگر سکھانے والے کا کردار اہم ہے تو اس سے بھی زیادہ اس میں سیجنے والے کے کردار کا دخل ہے۔ سیجنے والے میں جتنازیادہ صحیح مزاج ہوگا اتناہی زیادہ وہ دوسروں سے لینے میں کامیاب رہے گا۔ دنیا میں ہرلحے علم اور معرفت کی بارش ہورہی ہے۔ شرط صرف ہے کہ آدمی کے یاس اس کو لینے کابرتن (container) موجود ہو۔

## 004 —علم كاخزانه

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ حکمت مومن کا گمشدہ مال ہے، جہاں وہ اس کو پائے تو وہ اس کا ہے۔ بیحدیث علم کی آفاقیت کو بتاتی ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ علم خواہ کہیں بھی ہو یا کسی کے پاس بھی ہووہ یکسال طور پرسارے انسانوں کا حصہ ہے۔

علم ایک مشترک خزانہ ہے۔ علم کسی کی اجارہ داری نہیں ،علم ہرتتم کے تعصب سے بلند ہے۔ علم سورج کے مانند ہے جس سے روشنی لینے کاحق جتنا کسی ایک کو ہے اتنا ہی حق دوسر کے کبھی ہے۔ علم سے معاملہ میں آفاقیت کا بیتضور بے حدضروری ہے۔ اس تصور کے بغیر علم کی ترتی ممکن نہیں ۔علم کا خزانہ اتنازیادہ وسیع ہے کہ خواہ اس کو کتنا ہی زیادہ استعال کیا جائے ،اس میں کوئی کی نہیں

آتی علم ایک ایسا اُتھاہ سمندر ہے جو ہر طالب کی پیاس بجھا تا ہے۔ مگر اس کا اپنا ذخیرہ اس کے بعد بھی اتناہی زیادہ باقی رہتا ہے جتنا کہوہ اس سے پہلے تھا۔

## 005 —علم كاحصول

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ علم حاصل کرو،خواہ وہ چین میں ہو۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علم کے حصول میں کسی بھی قسم کے عذر کور کاوٹ نہیں بنتا جا ہے۔

قدیم زمانہ میں چین کاسفرایک مشکل سفر سمجھا جاتا تھا۔ اس لئے یہ کہنا کہ علم حاصل کروخواہ وہ چین میں ہو، یہ عنی رکھتا ہے کہ ہر مشکل کو برداشت کر کے علم سیھو۔ کسی بھی چیز کواس معاملہ میں رکاوٹ نہ سمجھو۔ علم کے بغیر انسان گویا خام لوہا (ore) ہے۔ یہ علم ہے جوانسان کو اسٹیل بنا تا ہے۔ زندگی کے سادہ پہلوکوآ دمی علم کے بغیر بھی سمجھ سکتا ہے۔ لیکن زندگی کی گہرائیوں تک پہنچنا علم کے بغیر ممکن نہیں۔ اس حدیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہم کے لیے سفر کرنا ضروری ہے۔ سفر کے بغیر علم میں کوئی بڑا اس حدیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہم کے لیے سفر کرنا ضروری ہے۔ سفر کے بغیر علم میں کوئی بڑا اضافہ نہیں ہوسکتا۔ سفر آ دمی کو بڑھا تا ہے۔ سفر آ دمی کو مقامی علم سے اٹھا کر عالمی علم تک بہنچا دیتا ہے۔

## 006 —علم كاتحفه

پینمبراسلام نے فر مایا کہ کوئی باپ اپنی اولا دکواس سے اچھاتھنہ نہیں دے سکتا کہ وہ اس کو تعلیم دے۔ دوسرا کوئی بھی تھنے ہمیشہ وقتی ہوتا ہے مگر علم کا تھندا یک ایسی چیز ہے جو بھی ختم نہیں ہوتا۔

ہرآ دی کا پہلا مدرسہ اس کا اپنا گھر ہے۔ اس مدرسہ کے بیچرخود بیچے کے ماں باب ہوتے ہیں۔

اس حدیث سے بیک وقت دو با تیں معلوم ہوتی ہیں۔ ایک یہ کہ ماں باپ کوسب سے پہلے خود
صاحب علم ہونا چا ہے کیوں کہ ماں اور باپ اگر صاحب علم نہ ہوں تو وہ نہ ملم کی اہمیت کو بہجھیں گے اور
نہ اپنی اولا دکو تعلیم دینے میں صحیح طور پر اپنا حصہ ادا کر سکیں گے۔ دوسری بات یہ کہ گھر کسی بیچ کے لیے
صرف پرورش کا مقام نہیں ہے بلکہ وہ اس کی تعلیم وتر بیت کا مقام بھی ہے۔ ہر گھر کو تعلیم وتر بیت کا ایک
ادارہ ہونا چا ہے۔ اس کے بغیروہ گھر ایک ادھورا گھر ہے نہ کہ کمل معنوں میں گھر۔

## 007 —علم کی برتری

پنیمبراسلام نے فر مایا کہ شہید کے خون کے مقابلہ میں عالم کے قلم کی روشنائی زیادہ افضل ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کھلم کی عظمت تمام دوسری چیزوں سے زیادہ ہے۔

اس کا سبب میہ ہے کہ علم کا تعلق ذہن سے ہے۔ علم سے ذہن کو تندرستی ملتی ہے، ذہنی سوچ میں اضافہ ہوتا ہے، علم سے میمکن ہوتا ہے کہ ذہن معاملات کوزیادہ بہتر طور پر سمجھے اور زیادہ بہتر طور پر عمل کی منصوبہ بندی کرنے کے قابل ہوجائے۔

کوئی بھی جسمانی عمل ایک محدوقیل ہے۔ ایک مقام تک پہنچ کرجسمانی عمل کی حد آجاتی ہے مگر علم کامعاملہ اس سے مختلف ہے۔ جس آ دمی کوعلم حاصل ہواس کی شخصیت بے پناہ حد تک وسیع ہوجائے گی۔ وہ ہرقید سے باہر آ کرسو چنے کے قابل ہوجائے گا۔ وہ ایک ایسا انسان بن جائے گا جس کوکوئی زیر نہ کرسکے۔ جس طرح علم کی کوئی حد نہیں اسی طرح اس انسان کی بھی کوئی حد نہیں جوعلم کی دولت کا ما لک ہوجائے۔

## 008 —علم كاريكار ۋ

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ ملم کو کتابت کے ذریعہ محفوظ کرو۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ جوعلم تمہارے ذہن میں ہے اس کو کاغذ پر لکھ لو۔اس طرح وہ اپنی صحیح شکل میں ہمیشہ کے لیے محفوظ ہوجائے گا۔

اس تعلیم کا ایک استعمال ہیہ ہے کہ علم کو کتابوں میں منتقل کیا جائے۔ ہم علمی موضوع پر کتابیں لکھ کر

تیار کی جائیں علم کود ماغ سے نکال کرلائبریری کی صورت میں ذخیرہ کردیا جائے۔

اس معاملہ کی ایک صورت وہ بھی ہے جس کوڈ ائزی کہا جاتا ہے۔اس طرح اس تعلیم کی ایک پیروی یہ بھی ہوگی کہ ہرآ دمی اپنی ایک ڈ ائزی رکھے۔وہ اپنے روز انہ کے مطالعہ اور تجربہ کوخضر طور پراس میں تاریخ وار درج کرتارہے اس طرح ہرآ دمی کے ملمی سفر کا ایک روز نامچہ تیار ہوتارہے گا۔

یہ ڈائری آ دمی کے روزانہ ذہنی سفر کا ایک ریکارڈ ہوگی ، وہ اپنے احتساب کا ایک مؤثر ذریعہ ہوگی۔ آ دمی اپنی ڈائری کے ذریعہ اپنی کامیا بی اور نا کامی کو جان کر اپنی اصلاح کرتا رہے گا۔اس طرح ڈائری اس کی شخصیت کے ارتقاء کا ذریعہ بن جائے گی۔

## 009 —علم برائے علم

پینمبراسلام نے فرمایا کہ علم کو گہوارہ مادر سے لے کر قبر تک حاصل کرو۔ اس سے معلوم ہوا کہ علم کسی وقتی نفع یا کسی ہوتا بلکہ وہ ایک مستقل عمل ہے جوانسان کی بیدائش سے لے کر اس کی موت تک جاری رہتا ہے۔ لہذا علم اپنے آپ میں مطلوب ہے۔ علم کا اصل مقصد انسانی شخصیت کی تعمیر ہے۔ یہ کوئی وقتی کا منہیں ۔ بیدا یک مسلسل عمل ہے۔ وہ ہر حال میں اور ہر مقام پر جاری رہتا ہے۔ انسانی شخصیت کی تعمیر کھی ختم نہیں ہوتا۔

علم یا تعلیم کااصل مقصد شعور کو بیدار کرنا ہے تا کہ وہ ایک چیز اور دوسری چیز کے فرق کو سمجھے۔ وہ کمجھی محدود سوچ میں مبتلا نہ ہو۔ اس کا ذہن بھی جمود کا شکار نہ ہونے پائے یعلم انسانی شخصیت کی غذا ہے۔ جس طرح جسم مادّی غذا کے بغیر ناکارہ ہوجا تا ہے اسی طرح انسانی شخصیت علم کے بغیر ناقص ہوجا تا ہے۔ جس طرح جسم مادّی غذا کے بغیر ناکارہ ہوجا تا ہے اسی طرح انسانی شخصیت علم کے بغیر ناقص ہوجاتی ہے۔ اور ناقص شخصیت موجودہ دنیا میں کوئی بڑا کردارا دانہیں کرسکتی۔

## 010 — غيرمفيرعكم

پینمبراسلام کی ایک دعائی : السلهم إنسی اعبو ذبك من علم لاینفع (اے خدا، مجھ کو ایسے علم سے بچاجو بے فائدہ ہو) گویا وہی علم علم ہے جوانسانیت کے لئے مفید ہو، جوعلم انسانیت کے لئے مفید نہ ہووہ کوئی مطلوب علم نہیں۔ایسے علم کے حصول میں اپناوفت لگانا جس میں کوئی حقیقی فائدہ نہ ہو، وقت کوضا کع کرنا ہے۔

## 011 — نمو پذرشخصیت

قرآن میں سے انسان کی مثال بودے سے دی گئی ہے۔ جس طرح بودابر ہے کہ درخت بنآ ہے اس طرح انسان کی شخصیت بھی بڑھتی رہتی ہے۔ یہاں تک کہ شاداب درخت کی طرح وہ ایک ترقی یافتہ شخصیت بن جاتی ہے۔ انسان چھوٹے بچے کی شکل میں بیدا ہوتا ہے۔ اس کے بعد بڑھتے بڑھتے وہ بورا آ دمی بن جاتا ہے۔ یہ معاملہ جسم کی ترقی کا ہے۔ اس طرح انسان کا ذہن بھی ترقی کرتا ہے۔ یہ ترقی تفکیری ممل (thinking process) کے ذریعہ جاری ہوتی ہے۔ اگریتفکیری ممل

صحت مندانداز میں جاری رہے تو انسان کا ذہن بھی اسی طرح ترقی کے درجہ تک پہنچ جائے جس طرح اس کاجسم ترقی کے درجہ تک پہنچتا ہے۔

یتفکیری ممل فطری طور پر ہرانسان کے اندر جاری ہوتا ہے۔انسان کو صرف بیکرنا ہے کہ وہ ان چیزوں سے اپنے آپ کو بچائے جوتفکیری ممل میں رکاوٹ ڈالنے والی ہیں۔اگرتفکیری ممل کور کاوٹ سے بچایا جائے تو وہ ایک چشمہ کی طرح بہتارہے گا یہاں تک کہ وہ ایک عظیم دریا بن جائے گا۔

#### 012 — جاننے دالے سے پوچھنا

قرآن میں کہا گیا ہے کہ اگرتم نہیں جانے تو جانے والے سے پوچھو۔ یعنی نہ جانے والا جانے والا جانے والے سے پوچھو۔ ایمنی نہ جانے والا جانے والے سے پوچھاوراس طرح اپنے نہ جانے کو جانا بنائے۔ لوگ عام طور پر پوچھے کو پسند نہیں کرتے ۔ وہ سجھے ہیں کہ پوچھے کا مطلب گویا بیا قرار کرنا ہے کہ تم جانے ہو، میں نہیں جانتا۔ بیا یک مہلک عادت ہے۔ صحت مند عادت بیر ہے کہ پوچھے کو ویبا ہی سمجھا جائے جیبا کہ ڈکشنری یا انسائیکویڈیا کا مطالعہ کرنا۔

کوئی آدمی خود ہے ساری باتوں کو جان نہیں سکتا۔ اس کمی کی تلافی کے لیے وہ کتابوں کا مطالعہ کرتا ہے۔ اس طرح اس کو یہ عادت ڈالنا چاہئے کہ وہ جاننے والے سے پوچھے۔ جاننے والا اس کے لیے گویا ایک زندہ کتاب ہے۔ اگر کتاب کو پڑھنے میں اسے کوئی احساس نہیں روکتا تو جاننے والے سے پوچھنے میں بھی کسی احساس کور کا و نہیں ہونا چاہئے۔ جاننے والے سے پوچھنا باہمی تعلقات کو بڑھا تا ہے۔ وہ علم میں اضافہ کرتا ہے۔ وہ انسانی تعلقات میں اضافہ کا سبب بنتا ہے۔

#### 013 — خدا كى نعتول مىں غور دفكر

پنیمبراسلام نے فر مایا کہ خدا کی نعمتوں میں غور وفکر کرنا سب سے بڑی عبادت ہے۔ بیغور وفکر بظاہر دکھائی نہیں دیتا کیوں کہ وہ ذہن میں ہوتا ہے۔ مگر خدا کی نظر میں اس سے بڑا کوئی ممل نہیں۔
اصل بیہ ہے کہ دنیا کی ہر چیزمیں نعمت کا بہلوموجود ہے۔غور وفکر کر کے ان نعمتوں کو جاننا، چیزوں میں نعمت کے بہلوکودریا فت کرنا، یہی وہ چیز ہے جس کواس حدیث میں افضل عبادت کہا گیا ہے۔

چیزوں کونعت کے پہلوے دریافت کرناایک ایسائمل ہے جوآ دمی کوخداسے قریب کرتا ہے، جو آ دمی کوخداہے جوڑتا ہے۔ وہ آ دمی کے لیے خدا کی معرفت کاسب سے بڑا ذریعہ ہے۔

## 014 — غوروفكر كاعمل

ابوالدرداء بینمبراسلام کے ایک صحابی تھے۔ ان کی وفات کے بعد ایک شخص نے ان کی زوجہ ام الدرداء سے پوچھا کہ ابوالدرداء کاسب سے بڑا ممل کیا ہوتا تھا۔ ام الدرداء نے جواب دیا کہ سوچنا اور عبرت بکڑنا۔ اس سے معلوم ہوا کہ سی انسان کاسب سے بڑا ممل سے ہے کہ وہ اپنے آس پاس کی چیزوں بغور کرے اور ان سے عبرت کا پہلوا خذکرتا رہے۔ یہ گویا ذہنی ارتقاء (intellectual progress) اور روحانی ارتقاء (spiritual developement) کا ممل ہے۔ جو سنجیدہ غور وفکر کی صورت میں انسان کے اندر جاری ہوتا ہے۔ وہ موت سے پہلے بھی ختم نہیں ہوتا۔

## 015 — علمى تواضع

پینمبراسلام کے ایک صحابی عبداللہ ابن مسعود نے فر مایا کہ جب تم کسی باث کونہ جانوتو تم ہے کہہ دیا کروکہ: السلسه أعسلم (اللہ زیادہ بہتر جانتاہے)۔اس اصول کو دوسر لے نظوں میں علمی تواضع کہا جاسکتا ہے۔اورعلمی تواضع علمی ترقی کے لیے بے حدضر وری ہے۔

عربی زبان کا ایک شل ہے: لااُ دری نصف السعلم (میں نہیں جانتا، آ دھاعلم ہے)۔ یہ کہہ سکنا کہ میں نہیں جانتا، کوئی سادہ بات نہیں۔ یہ اپنے نہ جاننے کو جاننا ہے۔ جب آ دمی اپنے نہ جاننے سے باخبر ہو جائے تواس کے اندر تحسس کی روح (spirit of inquiry) جاگئی ہے جوآ خرکاراس کو علم تک پہنچا دیتی ہے۔ جب آ دمی ایک بات کو نہ جانے تواس کو اپنے نہ جاننے کا اعتراف کرنا چاہئے۔ اپنے نہ جاننے کا اعتراف بھی جاننے کی طرح ایک قدم ہے۔ اس مزاج کے بغیر کوئی آ دمی علمی ترقی کی منزل تک نہیں پہنچ سکتا۔

## 016 — تعليم وتربيت

پینمبراسلام کے ایک ساتھی کہتے ہیں کہ ایک چڑیا بھی اگرفضا میں اڑتی ہوئی دکھائی دیتی تو آپ اس سے ہم کوایک علم کی یا دد ہانی کراتے تھے (مامن طائرِ یطیر بجناحیہ إلا و هویذ کو لنا منه علماً) اس حدیث سے تعلیم و تربیت کا ایک توسیعی تصوّ رسامنے آتا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تعلیم و تربیت کے مل کا تعلق صرف اسکول اور مدرسہ سے نہیں۔ بلکہ اسکول کے احاطہ سے باہر بھی اس کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ فطرت کی دنیا میں ہر چھوٹی بڑی چیز کے اندرکوئی نہ کوئی علم چھپا ہوا ہے۔ معلّم اگر بیدار ذہن رکھتا ہوتو وہ اپنے طلبہ کے لیے اسکول کے اور مدرسہ کے باہر کی دنیا کو بھی تعلیم و تربیت کا ذریعہ بناسکتا ہے۔ ای طرح ایک رہنما اپنے پیروؤں کے لیے ہر منظر اور ہر تجربہ سے علم اخذ کر کے ان کی ذہنی اور روحانی تربیت کا سامان کرسکتا ہے۔ ہماری دنیا پوری کی پوری ایک و سیع تعلیم گاہ اخذ کر کے ان کی ذہنی اور روحانی تربیت کا سامان کرسکتا ہے۔ ہماری دنیا پوری کی پوری ایک و سیع تعلیم گاہ ہے۔ جو آدمی علم کا سیع طالب ہو وہ ہر لمحہ اپنے علم میں اضافہ کرتا رہے گا۔ اس کا علمی سفر بھی ختم نہ ہوگا۔

## 017 — علم اور سنجيد گي

پنیمبراسلام نے فر مایا کہ جو تخص اللہ سے ڈرے، وہ عالم ہے (من یخشی اللہ فہو عالم)۔

اس حدیث سے علم کا ایک اہم پہلومعلوم ہوتا ہے اور وہ شجیدگی اور احتیاط ہے۔ علم صرف واقفیت کا نام نہیں ۔ کسی شخص کو جب گہرائی کے ساتھ علم حاصل ہوتا ہے تو اس کا فطری نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ خدا کے بارے میں وہ مختاط بن جاتا ہے۔ یہ احتیاط اس کے اندر شجیدگی بیدا کرتی ہے۔ جہال علم ہواور شجیدگی نہ ہوتو یہ بھونا جائے کہ وہاں حقیقی معنوں میں وہ چیز نہیں جس کو علم کہا گیا ہے۔

سچاعلم آ دمی کوایک نیاانسان بنا دیتا ہے۔ سچعلم والا انسان حقائق فطرت سے باخبر رہتا ہے اور جو آ دمی حقائق فطرت سے باخبر ہوجائے وہ اس کاتخمل نہیں کرسکتا کہ وہ تضاد میں جئے۔ وہ غیر مختاط انداز میں کلام کرے، وہ لوگوں کے ساتھ غیر سنجیدہ معاملہ کرے۔ سچاعلم آ دمی کو ہرتسم کی غیر ذمتہ داری سے بچا تا ہے۔ سچاعلم آ دمی کو بورے معنوں میں سنجیدہ اور ذمتہ دارانسان بنادیتا ہے۔

## 018 —علم بين اضافه

قرآن میں ایک دعاان الفاظ میں بتائی گئی ہے: دبّ زدنبی علما (اے میرے رب تو میرا علم زیادہ کردے)۔ اس قرآنی دعا ہے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام میں علم کے حصول کی اہمیت کتنی زیادہ ہے۔ اسلام کی تعلیم میہ کہ ہرمرداور ہرعورت مسلسل اپنے علم میں اضافہ کرنے کی کوشش کرتے رہیں۔

دعادراصل عزم کی ایک صورت ہے۔ دعا کی حقیقت یہ ہے کہ آ دمی پوری طرح ایک مقصد کے حصول میں لگ جائے۔ وہ اپنی حد تک سب بچھ کرتے ہوئے خدا سے بید دعا کرے کہ وہ اس کی کوششوں کو کامیاب کرے۔ اس طرح دعا خود آ دمی کے مل کا ایک حصہ بن جاتی ہے۔

حقیقت بیہ ہے کہ علم کی کوئی حدنہیں۔ آ دمی کو جا ہئے کہ وہ کسی مقام پررکے بغیرعلم کے حصول کی کوشش میں لگا رہے۔ وہ اس معاملہ کے تمام تقاضوں کو پورا کرتے ہوئے علم میں اضافہ کے لیے برابرکوشاں رہے۔ علم کی کوئی حدنہیں اس لیے حصول علم کی راہ میں جدو جہد کی بھی کوئی حدنہیں۔

#### 019 سے حاعزر

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ آدنی ہمیشہ دو چیزوں کے فریب میں رہتا ہے۔۔۔ صحت اور فرصت ۔ یعنی وہ سو چتار ہتا ہے کہ جب صحت ہوگی تب کرلوں گا اور جب فرصت ہوگی تب کرلوں گا ، مگر زندگی میں صحت اور فرصت بھی آتی نہیں۔ چنا نچہ وہ اسی دھو کے میں رہتا ہے اور آخر کار مرجا تا ہے۔
عقل مند آدمی وہ ہے جس کا بیرحال ہو کہ وہ کسی عذر کو عذر نہ بنائے۔ جب بھی کوئی کام سامنے آئے وہ اس کوفور آ کرڈالے۔ ابھی اور اسی وقت سے بہتر کام کرنے کا کوئی وقت نہیں:

There is no better time to start than this very minute.

## 020 - دل سے مسکلہ یو چھنا

پینمبراسلام نے فر مایا کہا ہے دل سے فتوی پوچھ لو (استیف قلبك )اس حدیث میں قلب سے مرادوہی چیز ہے جس کو کامن سنس کہا جاتا ہے۔

انسان کو بار بارمسکے پیش آتے ہیں۔ ان مسکوں میں اس کو ہر بارمفتی سے فتو کی بوچھنے کی ضرورت نہیں۔ اگر آدمی اپنے آپ کونفسیاتی پیچیدگی سے پاک رکھے تو اس کا کامن سنس اس کے لیے بہترین رہنما بن سکتا ہے۔ اور بیکامن سنس ایک ایس چیز ہے جس کو کہیں ڈھونڈ ھنے کی ضرورت نہیں۔ وہ ہروقت اور ہر جگہ آدمی کے ساتھ ہمیشہ موجودر ہتا ہے۔

#### 021 — حكمت كى بات

مشہور صحابی رسول حضرت عمر فاروق نے کہا:امیت و الباطل بسالصمت عنہ (تم باطل کو ہلاک کرواس کے بارے میں چپ رہ کر)۔ بیقول خاموثی کی طاقت کو بتا تا ہے۔

مشہور مثل ہے کہ تالی دو ہاتھ سے بحتی ہے۔ اگر آپ باطل کی طاقت کے بعد خود بھی جوابی کارروائی کریں تو باطل کواس سے مزید طاقت مل جائے گی۔ اس کے برعکس اگر آپ خاموثی کا طریقہ اختیار کریں تو باطل کا زور دھیرے دھیرے اپنے آپ ٹوٹ جائے گا۔ آپ کی طرف سے جوابی کارروائی نہ کرنے کا نتیجہ نے ہوگا کہ فطرت کی طاقتیں آپ کی حمایت میں متحرک ہوجا ئیں گی۔ وہ آپ کے کام کوزیا دہ بہتر طور پر انجام دے دیں گی۔

#### 022 — بلندېمتى

پینمبراسلام نے فرمایا کہ بلندہمتی ایمان کا ایک حصہ ہے۔ ایسا کیوں ہے۔ اس کا سبب رہے کہ خدا پر ایمان آ دمی کوسب سے بر انجر وسہ دے دیتا ہے۔ رہیجر وسہ اس کو بلندہمت بنا دیتا ہے۔ گر دنیا میں بار بار آ دمی کو ناموافق حالات سے سابقہ پیش آ تا ہے۔ یہ حالات اس کو مابوس کی طرف لے جاتے ہیں۔ اگر آ دمی کو خدا کے اوپر یقین ہو جائے تو وہ آخری حد تک حوصلہ مند بن جائے گا۔ خدا پر یقین اس کو اس وفت بھی بجر وسہ دے گا جب کہ بظاہر آ دمی کے یاس کوئی بجر وسہ نہیں ہوتا۔

## 023 — باقى ريخ والأعمل

پینمبراسلام نے فر مایا کہ اللہ کے نزد یک سب سے زیادہ پسندیدہ مل وہ ہے جو ہمیشہ باقی رہنے والا ہو۔اس دنیا میں کوئی حقیقی کامیا بی ہمیشہ در میں ملتی ہے۔اس لیے سب سے بہتر عمل وہ ہے جو قابل بقا (sustainable) ہو۔اس دنیا میں نتیجہ خیز عمل وہی ہے جو شروع کرنے کے بعد برابر جاری رہے۔جس پر آ دمی اپنی پوری عمر قائم رہ سکتا ہو۔ ایسا ہی عمل فطرت کے قانون کے مطابق ہے۔ ایسا ہی عمل حقیق معنوں میں عمل ہے۔

آ دمی کو چاہئے کہ وعمل شروع کرنے سے پہلے اپنے مل کی منصوبہ بندی کرے۔وہ تمام متعلق

امور کا جائزہ لے۔ وہ اپنی صلاحیت اور دستیاب وسائل نیز وقت کے حالات، ہر چیز کا بھر پور اندازہ کرے اور پھرسوچے سمجھےنقشہ کے مطابق اپنا کام شروع کرے۔ اور جب وہ کام شروع کردے پھروہ درمیان میں بھی اس کونہ چھوڑے۔ یہی دنیامیں کامیا بی کا واحد طریقہ ہے۔

#### 024 - زمانہ سے باخبرہونا

پینیبراسلام کی ایک کمبی حدیث ہے۔ اس کا ایک جزءیہ ہے: عقلمند آ دمی کے لیے ضروری ہے
کہ وہ اپنے زمانہ کو جاننے والا ہو۔ بیحدیث بتاتی ہے کہ انسان کے علم کی تکیل کیا ہے۔ علم والا ہونے
کے لیے بیکافی نہیں کہ آ دمی کتابی معلومات سے واقف ہو۔ اس نے ماضی کی روایتوں کو یا دکرر کھا ہو۔
اس کے ساتھ ضروری ہے کہ آ دمی جس زمانہ میں ہے اس زمانہ کو جانے۔ وہ ماضی شناس ہونے کے
ساتھ حال شناس بھی ہو۔

زمانہ کو جاننے کی اہمیت فکری بھی ہے اور عملی بھی۔اس کے بغیر آ دمی کی سوچ ناقص رہتی ہے۔وہ باتوں کو آ فاقی انداز میں سمجھ نہیں پاتا۔حقیقت کا گہرا تجزیداس کے لیے ممکن نہیں ہوتا۔اس طرح عملی اعتبار سے وہ ایک ناقص انسان ہوتا ہے۔وہ یہ جاننے سے محروم رہتا ہے کہ وفت کے حالات میں ابدی سچائیوں کو کس طرح منطبق (apply) کرے۔ایسا آ دمی اینے عمل کی کامیاب منصوبہ بندی نہیں کرسکتا۔

#### 025 — بامقصدزندگ

پیغبراسلام نے فر مایا کہ آ دمی کے ایکھاسلام پر ہونے کی ایک پیجان ہے ہے کہ وہ بے فائدہ
باتوں کوچھوڑ دے۔ پیغبراسلام کا پی ول بتا تا ہے کہ ایک بامقصدانسان کی زندگی کسی ہونی چاہئے۔
اصل ہے ہے کہ دنیا میں کام زیادہ ہیں اور ایک شخص کی عمر بہت مختصر ۔ ایسی حالت میں ضروری
ہے کہ آ دمی اپنی مشغولیتوں میں انتخابی (selective) انداز اختیار کرے۔ وہ صرف ان چیزوں میں
مشغول ہوجن کا تعلق براہ راست زندگی کے مقصد سے ہو۔ جو چیزیں اس کے مقصد کے لیے کار آمد
نہیں ان سے وہ کمل طور پر پر ہیز کرے۔ وہ بے فائدہ کام اور فائدے والے کام میں فرق کرنا جانے۔
بے فائدہ کام سے مرادوہ کام ہے جو محض دلچیسی یا وقت گزاری کے لیے ہو، جس سے وقتی تفریک

کے سوا بچھاور حاصل نہ ہوتا ہو۔حقیقت یہ ہے کہ اس قتم کے بے فائدہ کام میں مشغول ہونا ایک ایسا تعیش (luxury) ہے جس کامخل ایک با مقصد انسان نہیں کرسکتا۔

## 026 — نفع تجشى

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ اس دنیا کا نظام نفع بخش کے اصول پر قائم ہے۔ یعنی جوشخص دوسروں کونفع پہنچائے گا اس کو دوسروں سے فائدہ ملے گا۔ جتنا دینا اتنا پانا۔ اس اصول کے مطابق، جب بھی کسی کومحرومی کا تجربہ ہوتو اس کو بیہ مان لینا جا ہے کہ ایسا اس لیے ہوا ہے کہ وہ اپنے آپ کونفع بخش ثابت نہ کرسکا۔ اس نے دوسروں کومحروم رکھا تھا اس لیے دوسروں نے بھی اس کومحروم کر دیا۔ اگروہ دوسروں کو دیتا تو ضروروہ بھی دوسروں سے یا تا۔

نفع بخشی کے اس اصول کا تعلق زندگی کے پورے معاملے سے ہے۔ اس کا تعلق خاندان سے بھی ہے اور ساج سے بھی ۔ ہرانفرادی اور اجتماعی معاملے میں بہی اصول کارفر ما ہے۔ اس کے مطابق ، شکایت اور احتجاج کا طریقہ بالکل ہے معنی ہے۔ اس دنیا میں ہرشکایت اور احتجاج کا طریقہ بالکل ہے معنی ہے۔ اس دنیا میں ہرشکایت اور ہراحتجاج خود اپنی کوتا ہی کے خلاف شکایت اور احتجاج ہیں وقت ضائع نہ کرے ، بلکہ پہلی فرصت میں اپنی کوتا ہی کودور کرنے کی کوشش کے دو واپنے آپ کودور کرنے کی کوشش کے دو این کا یہ کے لیے نفع بخش بنائے۔ یہی مسئلہ کا واحد طل ہے۔

## 027 — خاموشی میں نجات

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ جو چپ رہائی نے نجات پائی۔اس قول سے معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح بولنا ایک کام ہے ای طرح بولنا ایک کام ہے۔جس طرح ایشن لینا ایک کام ہے ای طرح ایشن لینا ایک کام ہے۔ جس طرح ایشن نہ لینا بھی ایک کام ہے۔ جس طرح آگے بڑھنا ایک کام ہے۔ جس طرح آگے بڑھنا ایک کام ہے۔ جس طرح طاقت کی پوزیشن میں بھی فائدہ ہے۔ کام ہے۔ جس طرح طاقت کی پوزیشن میں بھی فائدہ ہے۔ کام ہے۔ جس طرح طاقت کی پوزیشن میں بھی فائدہ ہے۔ چپ رہنا خاموش منصوبہ بندی کا دوسرا چپ رہنا ضاموش منصوبہ بندی کا دوسرا نام ہے۔ اور یہ ایک حقیقت ہے کہ شور کی سیاست کے مقابلہ میں چپ کی سیاست زیاد منتجہ خیز ہے۔ نام ہے۔ اور یہ ایک حقیقت ہے کہ شور کی سیاست کے مقابلہ میں چپ کی سیاست زیاد منتجہ خیز ہے۔

چپرہ ہے کے بہت سے فائدے ہیں۔ جب آدمی چپرہتا ہے تو وہ سوجتا ہے۔ جب آدمی چپرہتا ہے تو وہ اپنی اندرونی طاقتوں آدمی چپرہتا ہے تو وہ دوسروں سے سکھتا ہے۔ جب آدمی چپرہتا ہے تو وہ اپنی اندرونی طاقتوں کو جگا تا ہے۔ یہ بلاشبہ ضروری ہے کہ آدمی بولے۔ مگراسی کے ساتھ ضروری ہے کہ وہ چپ رہنے ک حکمت کو جانے۔ بھی بات کو بگڑنے سے بچانے کے لیے صرف اتنا کافی ہوتا ہے کہ آدمی چپ ہو جائے۔ چپ رہنا نظر انداز کرنا ایک علامت ہے، اور یہ ایک حقیقت ہے کہ نظر انداز کرنا ایک انتہائی حکیمانہ کل ہے۔

#### 028 — دومختلف صفات

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ ہرانسان کے اندر دو مختلف صفات رکھی گئی ہیں۔ ایک نفس اتمارہ دوسر نے نفس لقارہ دوسر نے نفس اتمان ان سے دوسر نے نفس اتمارہ دونوں صفتیں پیدائش طور پر ہرانسان کے اندر ہوتی ہیں۔ کوئی بھی انسان ان سے خالی نہیں ہے۔ نفس اتمارہ سے مرادانا نیت ہے اور نفس لو امہ سے مراد ضمیر ہے۔ بیدونوں صفتیں ابتدائی طور پر سوئی ہوئی والت میں ہوتی ہیں۔ اگر ان کو نہ جگایا جائے تو وہ سوئی ہوئی رہیں گی۔ اگر کسی آدمی کے خلاف ایسی بات کہی جائے جواس کو اشتعال دلانے والی ہوتو اس کانفس اتمارہ جاگ پڑے گا اور پھر اس کا انجام وہی ہوگا جیسے کسی سوئے ہوئی سانپ کو جگادیا جائے۔

اس کے برعکس اگر آ دمی سے نرمی کاسلوک کیا جائے تو اس کانفس لوّ امہ جاگے گا۔ پہلے اگر دوسروں کو اس سے کھول کا تجربہ ہوگا۔ اب دوسروں کو اس سے کھول کا تجربہ ہوگا۔ اب دوسروں کو اس سے کھول کا تجربہ ہوگا۔ اب دوسروں کو اس سے انسانیت کی خوشبو حاصل ہوگا۔ اب وہ دوسروں کے لیے رحمت کانمونہ بن جائے گا۔

#### 029 - صبرے کامیابی

پینمبراسلام نے فرمایا کہ جان لو، کامیا بی صبر کے ساتھ ہے۔ صبر کا الٹاعجلت پسندی ہے۔ عجلت کی کارروائی منصوبہ کے بغیر ہوتی ہے اور اس دنیا میں وہی کارروائی منصوبہ کے بعد ہوتی ہے۔ اور اس دنیا میں وہی کارروائی کامیاب ہوتی ہے جومنصوبہ کے ساتھ کی گئی ہو۔

## 030 — کگراؤے پرہیز

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ مومن کے لیے سز اوار نہیں کہ وہ اپنے آپ کوذلیل کرے۔ پوچھا گیا کہ کوئی شخص خود اپنے آپ کو کیوں ذلیل کرے گا۔ آپ نے جواب دیا کہ وہ الیی بکلا کا سامنا کرے جس سے نیٹنے کی وہ طاقت نہ رکھتا ہو۔ اس حدیث میں زندگی کا ایک حکیمانہ اصول بتایا گیا ہے۔ وہ اصول یہ ہے کہ آ دمی کی کارروائی ہمیشہ نتیجہ خیز ہونا چاہئے۔ ایک الیی طاقت جس سے مقابلہ کرنے کا ساز وسامان اس کے پاس نہ ہو، اگر وہ کوئی عذر لے کر الیی طاقت سے نکرا جائے تو اس کا انجام یہ ہوگا کہ وہ وہ ذلت اور ناکامی سے دو چار ہوگا۔ ایسافعل جو یک طرفہ طور پرخود فاعل کی تباہی میں اضافہ کرنے والا ہواس میں اسے آپ کو انجھانا کسی بھی اعتبار سے درست نہیں۔

## 031 - اینے سے کم کود کھو

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ مادّی معاملہ میں اپنے سے اوپر کونہ دیکھو بلکہ اپنے سے نیچے کودیکھو۔ اس طرح تم اپنے اوپراللّٰہ کی نعمت کو تقیر نسمجھو گے۔

اس دنیا کا نظام خدانے اس طرح بنایا ہے کہ یہائی ہمیشہ اونج اور نیج قائم رہتی ہے۔کوئی آگے ہوتا ہے اورکوئی پیچھے۔اس کی مسلحت سے ہے کہ اس طرح مسابقت (competition) کا ماحول قائم رہتا ہے۔ اس مسابقت کی وجہ سے ایسا ہوتا ہے کہ زندگی کی ترقیاں اور سرگرمیاں ہمیشہ جاری رہتی ہیں۔اس بناپراییا ہوتا ہے کہ ہرآ دمی سے کوئی آگے ہوتا ہے اورکوئی اس سے پیچھے۔آ دمی کوچا ہئے کہ وہ ہمیشہ اپنے سے نیچے والے کو دیکھے۔اس تقابل کا فائدہ یہ ہوگا کہ جو پچھ خدانے اس کو دیا ہے وہ اس کو زیا دہ نظر آئے گا۔وہ اس پرخدا کا شکر ادا کرتا رہے گا۔اس کے برعکس اگر وہ ایسا کرے کہ صرف اس کو زیادہ نظر آئے گا۔وہ اس کے اندرنفر سے اور چھنجھلا ہے کا مزاج پیدا ہوگا۔

مثبت مزاج آدمی کے ذہنی اور روحانی ارتقاء میں مددگار ہوتا ہے۔ اس کے برعکس منفی مزاج آدمی کے ذہنی اور روحانی ارتقاء کوروک دیتا ہے۔ آدمی کو چاہئے کہ وہ دوسرے کی خاطر اپنے آپ کو ذہنی ارتقاء سے محروم نہ کرلے۔

#### 032 — گزرتا ہواز مانہ

قر آن میں بتایا گیاہے کہ زمانہ گواہ ہے کہ انسان گھائے میں ہے۔ گویاانسانی زندگی کی حیثیت برف جیسی ہے۔ جس طرح برف پکھل کر ہر لمحہ گھٹتا جا تا ہے اسی طرح انسان کی عمر بھی ہر لمحہ گھٹ رہی ہے۔ گھٹتے گھٹتے آخر کاروہ دفت آتا ہے جب کہ انسان اپنی عمر پوری کر کے ختم ہوجائے۔

گویا ہرانسان کا مسلسل کا وَنٹ ڈاوَن (count down) ہورہا ہے۔اگرایک شخص کے لیے یہ مقدّ رہو کہ وہ بیدا ہونے کے بعد ساٹھ سال تک زندہ رہے گا تو گویا پیدا ہونے کے ساتھ ہی اس کا کا وَنٹ ڈاوَن شروع ہوگیا۔ پہلاسال پورا ہونے پراس کی عمرانسٹھ سال رہ گئی۔اس کے بعد اٹھاون، اس کے بعد چھپن، اس کے بعد پچپن، اس طرح مسلسل ہرآ دمی کی المئی گنتی ہورہی ہورہی ہے۔ اس المئی گنتی کوروکنا کسی بھی شخص کے بس میں نہیں ہے۔ایسی حالت میں ہرآ دمی کو چاہئے کہ وہ ایسی ہرا دمی کو قالت میں ہرآ دمی کو جاہئے کہ وہ ایسی ہرا می کی المؤرث کر را ہواز مانہ واپس آنے والانہیں۔ جس طرح گزرا ہوازمانہ واپس نہیں آتا۔اسی طرح زندگی کے گزرے ہوئے کھات بھی کسی کودوبارہ واپس نہیں ملتے۔

#### 033 — مايوسي نهيس

قرآن میں کہا گیاہے کہ اے خدا کے بندو، مایوں نہ ہو، کیوں کہ خدا کی رحمت بہت وسیع ہے۔ آ دمی کو جب بھی مایوی ہوتی ہے تو اس کا سبب بیہ ہوتا ہے کہ وہ صرف اپنے امکانات کو دیکھتا ہے۔ اگر اس کی نظر خدائی امکانات پر ہوتو وہ بھی مایوس نہ ہوگا۔

انسانی امکانات کی حد ہوتی ہے۔ گرخدائی امکانات کی کوئی حد ہیں۔ انسان اگراس حقیقت کو جان لیے تو وہ بھی مایوس نہ ہو۔ کیوں کہ جہاں بظاہر انسان کی حدآ گئی ہے عین اسی مقام پروہ ایک اور امکان کو پالے گا جس کی نہ کوئی حد ہے اور نہ اس کے لیے کوئی رکاوٹ حقیقت سے ہے کہ خدا پریقین آ دمی کوامید کا ایسا خزانہ دے دیتا ہے کہ اس کے بعد وہ بھی مایوس ہوتا۔ وہ بھی اس احساس سے دوچا رنہیں ہوتا کہ آگے اس کے لیے بچھاور باتی نہیں رہا۔ ایک امکان کا خاتمہ اس کے لیے زیادہ بڑے امکان کا خاتمہ اس کے لیے زیادہ بڑے امکان کا آغاز بن جاتا ہے۔ خدا کاعقیدہ اور مایوی دونوں ایک ساتھ جمع نہیں ہو سکتے۔

پینمبراسلام نے اپنے بچھساتھیوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا، کیا میں تم کو بہتر اخلاق بتاؤں۔
لوگوں نے کہا کہ ہاں۔ پھرآپ نے فرمایا کہ جوتم سے کئے تم اس سے جڑو جوتم ہیں محروم کرے تم اسے
دو۔ جوتم ہمارے او پرظلم کرے تم اس کو معاف کردو۔ اس کوایک لفظ میں یکطرفہ اخلاقیات کہا جاسکتا ہے۔
اس کے مطابق ، اعلیٰ اخلاق بین ہیں ہے کہ جوخود اچھاسلوک کرے اس کے ساتھ آپ بھی اچھاسلوک
کریں۔ یہ برابر کا اخلاق ہے۔ اور برابر کا اخلاق اعلیٰ اخلاق نہیں۔ اعلیٰ اخلاق وہ ہے جوخود اپنے اعلیٰ
اصول پرقائم ہو۔ جودوسروں کے مل کے جواب میں نہ ہو بلکہ خود اپنے اصولی رویہ کے تحت ہو۔

اعلی اخلاق ہے ہے کہ آ دمی دوسرے کے رویہ سے بلند ہوکر یکطرفہ طور پرحسن اخلاق پر قائم رہے۔ وہ ردّعمل کی نفسیات سے اپنے آپ کو بچائے اور کسی بھی حال میں اپنے مثبت اخلاقی رویہ کونہ چھوڑ ہے۔اعلی انسانیت کی سب سے بڑی بہچان اعلی اخلاق ہے۔ اور اعلیٰ اخلاق کی سب سے بڑی بہچان ہے کہ دوسروں کی طرف سے منفی رویہ کے باوجود آ دمی اپنے آپ کو مثبت رویہ پر قائم رکھے۔

## 035 — بِفْس انسان

قرآن میں اعلیٰ شخصیت کو بتانے کے لیے النفس المطمئنه کالفظ آیا ہے۔النفس المطمئنه کو دوسر کے لفظوں میں نفسیاتی پیچید گیوں سے خالی روح (complex-free soul) کہا جاسکتا ہے۔ یعنی وہ انسان جو ہرفتم کے منفی احساسات اور سطحی جذبات سے او پر اٹھ کرسوچ سکے۔

ونیا میں آدمی مختلف حالات کے درمیان رہتا ہے۔ یہ حالات اس کے اندر طرح طرح کے جذبات پیدا کرتے رہتے ہیں۔ مثلاً نفرت، بغض، کینہ، حسد، جلن، انتقام، تعصب، خود غرضی، غرور، خود نمائی، جاہ پہندی، ہے اعترائی، وغیرہ۔ جوشخص اس قتم کے تمام جذبات سے اپنے آپ کو او پراٹھا لے اس کو المنتف سے المسطمئنه کہا گیا ہے۔ یہ ایک شعوری عمل ہے۔ کوئی شخص خود بخود النفس المطمئنه نہیں بن سکتا۔ اس کوشعوری طور پر اپنا نگر ال بنتا پڑتا ہے۔ وہ بار بارا پن تظمیر کا کام کرتار ہتا ہے۔ اس طرح یہ ممکن ہوتا ہے کہ کوئی شخص النفس المطمئنه بن سکے۔

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ نیکیاں برائیوں کومٹادی ہیں۔اس کا مطلب بیہ کدا گرتم ہے کوئی برائی ہوجائے تواس کے بعدتم نیکی کرو۔اس سے برائی کا اثر ختم ہوجائے گا۔مثلاً اگرآپ نے کسی شخص کو برا کہد یا تواس کے بعداس کوا چھا کہیے۔اگرآپ نے کسی کونقصان پہنچایا ہے تواس کے بعداس کوفائدہ پہنچا ہے ۔اگرآپ نے کسی کے دل کو دکھایا ہے تو اس سے معافی ما نگ لیجئے۔اگرآپ نے کسی کے خلاف اکر دکھائی ہے تو اب اس کے سامنے جھک جائے۔اگرآپ نے کسی کے ساتھ بداخلاتی کا معاملہ کیجئے۔اگرآپ نے کسی کے ساتھ بداخلاتی کا معاملہ کیا ہے تواس کے بعداس کے ساتھ خوش اخلاقی کا معاملہ کیجئے۔اگرآپ نے کسی کو تقیر سمجھ لیا ہے تو اس کے بعداس کے ساتھ خوش اخلاتی کا معاملہ کیجئے۔اگرآپ نے کسی کو تقیر سمجھ لیا ہے تو اس کے بعداس کے ماتھ خوش اخلاقی کا معاملہ کیجئے۔اگرآپ نے کسی کو تقیر سمجھ لیا ہے تو اس کے بعداس کو عزت کا مقام دیجئے۔اس طرح اسے آپ برائیوں کا خاتمہ ہوجائے گا۔

## 037 — گناه کیا ہے۔

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ گناہ وہ ہے جوتہہارے دل میں کھنگے اور اس کوکرتے ہوئے تم ڈرو کہ لوگ اس سے باخبر نہ ہوجائیں۔ یہ گناہ کی ایک ایس بہچان ہے جس کو ہرآ دمی نہایت آسانی کے ساتھ سمجھ سکتا ہے۔ ہرآ دمی کے اندر ضمیر ہے۔ یہ خمیرا تناحتا س ہے کہ وہ برائی کے وقت آ دمی کوفورا ٹوک دیتا ہے۔ اگر آ دمی ضمیر کی آ واز کو سنے تو بھی وہ گناہ نہ کر ہے۔ اس طرح جب کوئی گناہ کر تا ہے تو وہ اس کو چھپا کر کرتا ہے۔ اس کی کوشش ہوتی ہے کہ کوئی اسے جانے نہ پائے۔ جب بھی آ دمی کے اندراس تسم کا جذبہ بیدا ہوتو اسے جھ لینا چا ہے کہ وہ ایک ایسا کام کرنے جارہا ہے جواس کونہیں کرنا چا ہئے۔

#### 038 — پروس کاحق

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ خدا کی شم وہ مومن نہیں ہے جس کا پڑوی اس کی برائیوں سے امن میں نہ ہو۔ آ دمی خواہ کہیں بھی ہو ہر وقت وہ کسی کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہ ساتھی لوگ اس کے پڑوی ہیں۔ ان پڑوسیوں کا بیت ہے کہ آپ سے انہیں کسی برائی کا تجربہ نہ ہو۔ دوسر لے نفظوں میں اس تعلیم کا مطلب سے ہے کہ دنیا میں ہرانسان کونو پر اہلم انسان بن کرر ہنا چاہئے۔ اس کو سخت احتیاط کرنا چاہئے کہ اس کی ذات سے اس کے آس یاس کے لوگوں کو کوئی تکلیف نہ بہنچے۔ تکلیف کا معیار یہ ہے کہ دوسروں کوشکایت کا

موقع نہ ملے۔اگرآپ کے پاس کےلوگ کسی بات پرآپ سے شکایت کریں تواس کا مطلب یہ ہے کہ آپ دوسروں کو نکلیف پہنچار ہے ہیں۔ دوسروں کی شکایت ہی پرآپ کوایسے کام سے رک جانا چاہئے۔

#### 039 — حچوٹوں سے شفقت بڑوں کااحترام

پینمبراسلام نے فرمایا کہ جو شخص ہمارے چھوٹوں کے ساتھ شفقت نہ کرے اور جو شخص ہمارے بروں کی عزت نہ کرے وہ ہم میں سے نہیں۔ بیصدیث بتاتی ہے کہ شریفانہ اخلاق کیا ہے اوراس کوساج میں کس طرح قائم کیا جانا چاہئے۔

ہرسماج میں کوئی چھوٹا ہوتا ہے اور کوئی بڑا۔ عمر کے لحاظ ہے بھی اور دوسر ہے لحاظ ہے بھی۔ مثلاً اسکول اور کالج میں استاد کی حیثیت بڑے کی ہے اور طالب علم کی حیثیت چھوٹے کی۔ ایسے فرق والے ساج میں کس طرح اعتدال کے ساتھ زندگی گزاری جائے۔ اس کا سادہ اصول ہے ہے کہ بڑے لوگ چھوٹوں کے ساتھ مزت اور چھوٹے لوگ اپنے بڑوں کے ساتھ عزت اور احترام کا طریقہ اختیار کریں۔ جس سماج میں یہ دونوں اصول پائے جائیں اس سماج کے لوگوں میں ہر ایک خوش ہوگا اور ہرایک دوسرے کے بارے میں اچھے خیالات کا مالک ہوگا۔

#### 040 — عهدكو يوراكرنا

قرآن میں ارشاد ہواہے کہ جب عہد کروتو اس کو پورا کرو۔عہد کے بارے میں خدا کے یہاں تم سے باز پرس کی جائے گی۔اس سے معلوم ہوا کہ عہد کا معاملہ صرف دوانسانوں کے درمیان کا معاملہ نہیں ہے۔اس معاملہ میں خدابھی تیسر نے فریق کی حیثیت سے شامل ہے۔

عہد یا معاہدہ کی اہمیت اتنی زیادہ ہے کہ آدمی کوچاہئے کہ وہ یا تو کسی سے عہد نہ کرے اور جب عہد کرے تو وہ اس کو ضرور پورا کرے۔ عہد نہ کرنا کوئی جرم نہیں گرعہد کرنے کے بعد اسے پورا نہ کرنا بقینی طور پرجم ہے جتی کہ ایک معاہدہ کو تو ٹرنا اتنا بڑا جرم ہے کہ وہ تمام انسانی معاہدوں کو تو ٹرنے کے برابرہے۔ کیوں کہ معاہدہ تو ٹرنے کا ہر واقعہ معاہدہ کے احترام کی روایت کو تو ٹرنا ہے۔ معاہدہ کے احترام پرساجی انصاف کے معاہدہ کے احترام ختم ہوجائے تو ساج میں انصاف کے ماحول کا خاتمہ ہوجائے گا۔

پینمبراسلام نے فرمایا: جب کوئی شخص تمہارے ساتھ کوئی بھلائی کرے تو تم اس کا بدلہ دیے کی کوشش کر و۔ اورا گرتم بدلہ نہ دے سکوتو تم اس کے لیے خدا سے دعا کرو۔

یشرافت کا تقاضاہے کہ جب ایک انسان کے ساتھ دوسراانسان کوئی بھلائی کا معاملہ کر ہے تو وہ اس کے بدلہ میں خود بھی اس کے ساتھ بھلائی کر ہے۔ اگر وہ آ دمی اپنے حالات کے لحاظ سے اس قابل نہ ہو کہ وہ تلافی کا ممل کر سکے تب بھی اس کے لئے تلافی کا ایک کام موجود ہے۔ وہ یہ کہ وہ اپنے محسن کے ق میں خدا ہے بہترین دعائیں کر ہے۔

## 042 — دوسرے کی مصیبت پرخوش نہونا

پینمبراسلام نے فرمایا کہ اپنے بھائی کی مصیبت پرخوش نہ ہو۔ہوسکتا ہے کہ خدا اس پر رحم فرمائے اورتم کومصیبت میں ڈال دے۔ اس حدیث میں لوگوں کو ایک ایسی اخلاقی برائی سے روکا گیا ہے جوخو داپنی ہلاکت کے ہم معنٰی ہے۔ کوئی انسان اگر کسی مصیبت میں مبتلا ہو جائے تو اس کو د کھے کر آپ کے اندر ہمدر دی کا جذبہ پیدا ہونا چاہئے۔ آپ کو چاہئے کہ اس کی مدد کریں یا کم سے کم اس کے لئے دعا کریں۔ اس کے برعکس دوسرے کی مصیبت پرخوش ہونا ایک انتہائی پست بات ہے۔ وہ اخلاقی گراوٹ کی بدترین صورت ہے۔

مزید بید کہ کوئی آ دمی اگر دوسرے کی مصیبت پرخوش ہوتو اس کا یفعل خدا کو سخت نا پسند ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ خدا ناراض ہوکر یہ فیصلہ کرتا ہے کہ پہلے محص کی مصیبت کواس سے لے کر دوسرے مخص کے اوپرڈال دی جائے۔ یہ بلاشبہہ کسی انسان کی بذھیبی کی سب سے زیادہ بری صورت ہے۔

## 043 — اجيما گمان رڪھنا

پینمبراسلام نے فر مایا کہ حسن ظن بھی حسن عبادت کی ایک صورت ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی کے بارے میں اچھا گمان رکھنا اتنابر اعمل ہے کہ وہ عبادت کے برابر ہے۔ کسی کے بارے میں اچھا گمان رکھنا ایک مشکل کام ہے۔ آ دمی جب کچھ لوگوں کے درمیان رہتا ہے تو بار بارالی باتیں پیش آتی ہیں جو بدگمانی پیدا کرنے والی ہیں۔جس کی وجہ سے دوسرے آدمی کی ایک بری تصویر ذہن میں بن جاتی ہے۔ ایس حالت میں خوش گمانی کا معاملہ کوئی آسان معاملہ نہیں۔ وہی شخص دوسروں کے بارے میں خوش گمان رہ سکتا ہے جو بدگمانی کے باوجود خوش گمانی پرقائم رہنا جانتا ہو۔جس کے اندریہ بلندظر فی ہو کہ وہ کسی کے بارے میں بری خبریں سے تب بھی وہ ایسانہ کرے کہ اس کے خلاف بدگمان ہو کر بیٹھ جائے۔

#### 044 - احمان ماننا

پینمبراسلام نے فرمایا کہ جو محص انسان کا شکر نہ کرے گاوہ خدا کا شکر بھی نہیں کرے گا۔احسان کے اعتراف کا نام شکر ہے۔ یہ نفسیات اگر آ دمی کے اندر موجود ہوتو اس کا اظہار بندول کے معاملہ میں بھی۔ یہ ناممکن ہے کہ آ دمی ایک کے اعتبار سے غیر شاکر ہواور وہ دوسرے کے اعتبار سے غیر شاکر ہواور وہ دوسرے کے اعتبار سے شاکر بن جائے۔

احیان کا اعتراف کرنا ایک اعلیٰ انسانی صفت ہے۔ اس اعتراف کا نام شکر ہے۔ انسان کے اوپرسب سے بڑا احسان خدا کا ہے۔ اس لئے ہرانسان کوسب سے زیادہ خدا کا شکر ادا کرنا چاہئے۔ اس شکر کی پہچان ہے ہے کہ آ دمی روز مرہ کی زندگی میں خود اپنے جیسے لوگوں کے احسان کا اعتراف کرتا ہو۔ جس آ دمی کے اندر بیاعتراف نہ پایا جائے تو بیاس بات کی علامت ہے کہ وہ خدا کے احسان کے معاملہ میں بھی شکر کرنے والانہیں۔ ایک اعتبار سے شکر اور دوسرے اعتبار سے ناشکری دونوں ایک دل کے اندر جمع نہیں ہو سکتے۔ آ دمی کے اندر یا تو دونوں کے لیے شکر ہوگایا دونوں کے لیے نہیں ہوگا۔

## 045 سفلطی کے بعدنادم ہونا

پینمبراسلام نے فر مایا کہ ہرانسان خطا کار ہے اور بہتر خطا کاروہ ہے جونلطی کرکے نادم ہو۔اس سے معلوم ہوا کہ اصل غلطی نظری کرنا ہے۔
معلوم ہوا کہ اصل غلطی نظری کرنا نہیں ہے بلکہ اصل غلطی کر کے اعتراف نہ کرنا ہے۔
موجودہ دنیا امتحان کی دنیا ہے۔ یہاں آ دمی کوایسے حالات میں زندگی گزارنا ہوتا ہے جس میں بار بارغلطی کرنے کا امکان ہوتا ہے۔ اس لیے سیح انسان کی اصل پہچان بینہیں ہے کہ وہ بھی غلطی نہ

کرے بلکہ یہ ہے کہ وہ فلطی پراصرار نہ کرے۔ فلطی کرنے کے بعد فوراً اس کاضمیر جاگ اٹھے۔ اپنی فلطی پراس کے اندرشد بدندامت بیدا ہوجائے فلطی کرنا اس کے لیے احتساب کے جذبہ کو جگانے کا ذریعہ بن جائے۔

#### 046 — ضمير کي آواز

پیغبراسلام سے آپ کے ایک ساتھی نے نیکی اور بدی کے بارے میں پوچھا۔ آپ نے جواب دیا کہتم اپنے دل سے فتوی لے لو، یعنی اپنے دل سے پوچھ کر جان لو۔ نیکی وہ ہے جس پرتمہارا دل مطمئن ہواور بدی وہ ہے جوتمہارے دل میں کھٹک پیدا کر ہے۔ انسان کے اندر پیدائش طور پرایک صفت ہوتی ہے۔ یہاں کاضمیر ہے۔ ضمیر گویا سچائی کی عدالت ہے۔ ضمیر فور اُبتا دیتا ہے کہ کیا چیز حق ہے اور کیا سارویہ درست ہے اور کون سارویہ نا درست۔ آ دمی اگر صرف یہ کرے کہ وہ اپنے ضمیر کی آ واز کو سے تو وہ اس کی رہنمائی کے لیے کافی ہوجائے گا۔

ضمیر ہمیشہ اپنا کام کرتا ہے۔وہ ہرموقع پر بتا تار ہتا ہے کہ کیاٹھیک ہے اور کیاٹھیک نہیں۔اگر آ دمی غفلت نہ برتے تو اس کاضمیر ہی اس کوسچائی کے راستہ پر قائم رکھنے کے لیے کافی ہو جائے گا۔

#### 047 — امانت اداكرو

قرآن میں جواحکام آئے ہیں ان میں سے ایک حکم یہ ہے کہ اے لوگو، امانت داروں کو ان کی امانت اداکرو، بیقر آنی حکم ایک جامع حکم ہے اور اس کا تعلق پوری زندگی سے ہے۔

امانت کی ایک صورت یہ ہے کہ کسی کا مال آپ کے پاس بطور امانت ہوتو اس کو اس کے مالک تک ٹھیک ٹھیک ٹینے یا فرض ہے۔ اس طرح کسی تعلیم گاہ کا ایک معلّم بھی امین ہے اور طلبہ اس کی امانت میں دی گئی ہیں ان میں ہیں۔ معلّم کو چا ہے کہ وہ اپنی ذمّہ داری کو سمجھے اور جو انسانی نسلیس اس کی امانت میں دی گئی ہیں ان کے حقوق ادا کرنے میں وہ کوئی کمی نہ کرے۔ اسی طرح جب کوئی شخص کسی ملک کا حاکم ہے تو وہ ملک اس کی امانت میں آگیا اور وہ اس کا مین بن گیا۔ ایسی حالت میں حاکم پرفرض ہے کہ وہ ان امیدوں کو پورا کرے جن کے تحت اس کو یہ امانت دی گئی ہے۔

اسلام کی ایک تعلیم یہ ہے کہ جب ایک شخص دوسر ہے شخص سے ملے تو دونوں ایک دوسرے کو السلام علیم کہیں ۔ یعنی تمہارے او پرسلامتی ہو،تمہارے او پرسلامتی ہو۔ اسلام علیم کہنااس امن کلچرکی ایک علامت۔

اسلام کی تعلیم ہے ہے کہ ہرآ دی کے دل میں دوسرے کے لیے رحمت اور شفقت کے جذبات ہوں۔ ہرآ دی دوسرے آ دمی کے لیے پرامن زندگی کی تمنار کھتا ہو۔ ہرآ دمی کی بیکوشش ہو کہ اس کا سماح امن اور سلامتی کا سماح بن جائے۔ یہ اسلام کی بنیا دی تعلیم ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اسلام کی تمام تعلیمات براہ راست یا بالواسط طور پر امن کے اصول پر بنی ہیں کیوں کہ امن کے بغیر کوئی بھی تعمیر کی کامنہیں کیا جاسکتا۔ جہاں امن نہ ہو وہاں ترقی بھی نہ ہوگی۔ امن کی سماح کی ترقی کے لیے اتنا ہی ضروری ہے جتنا کہ یانی زمین کوزر خیز بنانے کے لیے۔

#### 049 — امن پبندی

پنجبراسلام نے اپنی ایک نصیحت میں فر مایا: تم وشمن سے مد بھیڑی تمنانہ کرو بلکہ اللہ سے عافیت مائلو۔ اس حدیث میں زندگی کا ایک بنیادی اصول بتایا گیا ہے۔ اس اصول کی اہمیت فرد کے لیے بھی ہے اور قوم کے لیے بھی ۔ کوئی انسان جب جتا کی زندگی میں رہتا ہے توا یک اور دوسرے کے درمیان اختلافات پیدا ہوتے ہیں تی کہ دشمنی کی صور تیں پیدا ہوجاتی ہیں۔ مگر پیطریقہ درست نہیں کہ کوئی شخص دشمن نظر آئے تو آ ب اس سے لڑنے کے لیے تیار ہوجائیں۔ اس کے بجائے شیح طریقہ ہیہ ہے کہ دشمن سے بھی نگراؤ کا طریقہ اختیار نہ کیا جائے بلکہ امن کے اصول پر چلتے ہوئے اس سے نباہ کرنے کی کوشش کی جائے۔ پر امن طریقہ ہر حال میں قابل عمل ہے۔ ضرورت صرف اس بات کی ہے کہ آ دمی وشمنی کی صورت پیدا ہونے کے بعد منفی نفسیات کا شکار نہ ہو۔

#### 050 – برامن شهری

پنیمبراسلام نے فرمایا کمسلم وہ ہے جس کے ہاتھ سے اور جس کی زبان سے لوگ محفوظ رہیں۔

اس کا مطلب ہے ہے کہ خدا کا سچا بندہ وہ ہے جو ساج میں بے تشدد بن کر رہے۔ دوسروں کو نہ اس کی زبان سے کوئی چوٹ پنچے اور نہ اس کے ہاتھ سے کسی کو تکلیف کا تجربہ ہو۔ بیانسا نبیت کا کم سے کم معیار ہے۔ انسا نبیت کا اعلی درجہ ہے کہ مرداور عورت اپنے ساج میں اس طرح رہیں کہ ایک سے دوسرے کو فائدہ پہنچا سکے تو اس کو کم از کم بیرنا چاہئے کہ وہ اپنے فائدہ نہ پہنچا سکے تو اس کو کم از کم بیرنا چاہئے کہ وہ اپنے ساج میں بیمنے مسئلہ انسان بن جائے۔ وہ دوسروں کو اپنے ضرر سے بچائے۔

کوئی آ دمی جب اپنی زبان یا اپنے ہاتھ سے دوسروں کونقصان پہنچانے لگے تو وہ اپنی انسانیت کو کھودیتا ہے۔ وہ انسانیت کی سطح سے گر کرحیوانیت کی سطح پر آ جاتا ہے۔ انسانیت کا سچا معیاریہ ہے کہ آ دمی اتناحسّاس ہو کہ وہ دوسروں کے لیے ضرررساں بننے کا کمٹل نہ کر سکے۔

جوآ دمی اس معاملہ میں حتا س ہووہ دوسروں کونقصان پہنچا کرخوش نہیں ہوگا بلکہ یہ سمجھے گا کہ میں نے خود اپنے آپ کوانسانیت کی سطح سے نیچے گرالیا ہے۔ اگر بھی اس کی ذات سے کسی کونقصان پہنچ جائے تو وہ فوراً شرمندہ ہوجائے گا اورنقصان کی تلافی کرنے کی کوشش کرے گا۔ اس کواس وقت تک چین نہ آئے گا جب تک کہ وہ اپنے بھائی سے معافی نہ مانگ لے یا اپنی کوتا ہی کی تلافی نہ کرلے۔

## 051 — نقصان سے بچو

پیغیمراسلام نے فر مایا کہ اسلام میں نہ نقصان اٹھانا ہے اور نہ نقصان پہنچانا۔ بیرحدیث ایک اہم اجتماعی اصول کو بتاتی ہے۔ اس اصول کا تعلق مرد سے بھی ہے اور عورت سے بھی ، فرد سے بھی ہے اور جماعت سے بھی ، وہ قومی زندگی کے لیے بھی ہے اور بین اقوامی زندگی کے لیے بھی۔

موجودہ دنیا میں ہرآ دمی کومخلف حالات کے درمیان رہنا پڑتا ہے، بھی موافق حالات اور بھی مخالف حالات، بھی خوشی کے حالات اور بھی غم کے حالات ۔ ایسی حالت میں کوئی مردیا عورت دنیا میں کخالف حالات، بھی خوشی کے حالات اور بھی غم کے حالات ۔ ایسی حالت میں کوئی مردیا عورت دنیا میں کسے دہر ہوت کے اس کے لیے بیا کی جامع اصول ہے۔ وہ بی کہ ہرآ دمی ایک طرف اس طرح بے ضرر بن کر رہے کہ اس کی ذات سے کسی کوکوئی تکلیف نہ پہنچے اور دوسری طرف وہ اتنا ہوشیار رہے کہ کسی دوسر کے ویموقع نہ ملے کہ وہ اس کونقصان پہنچا سکے۔

پینمبراسلام نے فرمایا کہ خدا نرمی پروہ چیز دیتا ہے جووہ پختی پنہیں دیتا۔ان الفاظ میں قدرت کا ایک قانون بتایا گیا ہے۔وہ یہ کہ دنیا کو بنانے والے نے اس کواس طرح بنایا ہے کہ یہاں نرمی اور عدم تشدد سے کام بنے اور تختی اور تشدد سے کام بگڑ جائے۔ نرمی اور عدم تشدد سے مفید نتیجہ نکلے اور تختی اور تشدد کاطریقہ بے نتیجہ ہوکر رہ جائے۔

سختی اور تشدد کاطریقہ دل کی بھڑاس نکالنے کے لیے کافی ہوسکتا ہے گروہ کسی تعمیری مقصد کے حصول کے لیے مفید نہیں۔ تعمیر وترقی کا کام ایک ایسا طریقِ کار جا ہتا ہے جوشروع کرنے کے بعد مسلسل جاری رہے۔ یا کدار ممل کی بیصفت صرف غیر متشد دانہ طریق کارمیں یائی جاتی ہے۔

## 053 — صلح بہتر ہے

قرآن کی ایک آیت میں لوگوں کوخطاب کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ ۔۔۔ صلح بہتر ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ جب کوئی نزاعی معاملہ پیش آئے تواس وقت بہتر ہے کہ لوگ ٹکراؤ کے طریقہ کواختیار نہ کریں بلکہ مفاہمت کے طریقہ کواختیار کریں۔ زندگی میں بار باراییا ہوتا ہے کہ ایک اور دوسرے کے درمیان کوئی نزاع پیش آجاتی ہے۔ ایسی حالت میں لوگوں کے لیے دوممکن طریقہ ہوتا ہے۔ ایک سے کہ مگراؤاور تشدد کے ذریعہ اس کوئل کرنے کی کوشش کی جائے اور دوسرا سے کہ پرامن گفت وشنید کے ذریعہ آپس میں مصالحت کرلی جائے اور نزاع کو ابتدائی مرحلہ ہی میں ختم کردیا جائے۔

یدا یک حقیقت ہے کہ مصالحت کا طریقہ ہی دونوں فریقوں کے لیے مفید ہے۔ ٹکراؤ کا طریقہ ہمیشہ الٹا نتیجہ بیدا کرتا ہے۔ اس میں آپس کی نفرت بڑھتی ہے۔ اور جہاں تک اصل مسکلہ کا تعلق ہے وہ مجھی حل نہیں ہوتا۔ اگر لوگ معاملہ کو نتیجہ کے پہلو ہے دیکھیں تو وہ بھی ٹکراؤ کاراستہ اختیار نہ کریں ، کیوں کے ٹکراؤ کاراستہ آدمی کو تباہی کے سوااور کہیں نہیچا تا۔

#### 054 — ساجي خدمت

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ خدا کے جو سچے بندے ہیں ان کے مال میں سائل اور محروم کاحق ہوتا

ہے۔ سائل سے مراد وہ شخص ہے جو بول کر سوال کرے اور محروم سے مراد وہ شخص ہے جوخواہ سوال نہ کرے مگراس کی معذوری اینے آپ ایک عملی سوال بن گئی ہو۔

خدا کے سچے بندے اپنی کمائی کواس وقت تک اپنے لئے درست نہیں سمجھتے جب تک وہ اس میں سے سائل اورمحروم کواس کا حصہ نہ دے دیں۔ یہ علیم ہر انسان کواپنے ساج کا خادم بنا دیتی ہے۔ وہ جس ساج سے اپنے لیے لیتا ہے، اس ساج کو دینا بھی وہ اپنا فرض سمجھتا ہے۔

سائل سے مرادعام ضرورت مند ہیں۔ محروم سے مرادخاص طور پروہ لوگ ہیں جو کسی وجہ سے معذور (disabled) ہوگئے ہوں۔ معذور لوگوں کی خدمت کرنا اسلام کے نز دیک صرف ساجی خدمت نہیں ہے۔ یہ خودایے آپ کوخداکی ابدی رحمت کا مستحق بنانا ہے۔

#### 055 - تمام انسان ایک

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ سن لو کہ تمام لوگ آ دم کی اولا دہیں اور سن لو کہ آ دم مٹی سے تھے۔ بیہ حدیث اس حقیقت کا اعلان ہے کہ تمام انسان برابر ہیں۔ ان میں پچھ ظاہری فرق ہو سکتے ہیں مگر حقیقت کے اعتبار سے ایک اور دوسرے میں کوئی فرق نہیں۔

یے حدیث انسانی تعلقات کے ایک اہم اصول کو بتاتی ہے۔ اوروہ مساوات کا اصول ہے۔
سار ہے انسان جب ایک ہی مادہ سے بیدا ہوئے ہیں اور سب ایک مرداور ایک عورت کی اولا دہیں تو ان
میں تفریق اور امتیاز اپنے آپ ختم ہو جاتا ہے۔ اس کے مطابق ، تمام مردایک دوسرے کے خونی بھائی
(blood sisters) ہیں۔ اور تمام عورتیں ایک دوسرے کے لیے خونی بہن (blood brothers)
ہیں۔ یہ اصول انسان اور انسان کے درمیان امتیاز کی تمام بنیادوں کوڈھادیتا ہے۔

## 056 — مشوره کی اہمیت

قر آن میں معاملات پرمشورہ کی تاکید کی گئی ہے۔ پیغیبراسلام کے بارے میں روایت میں آتا ہے کہ کسی ہے کہ آپ معاملات میں ہمیشہ لوگوں سے مشورہ کرتے تھے۔مشورہ کیا ہے۔مشورہ میں ہمیشہ لوگوں سے مشورہ کرتے تھے۔مشورہ کیا ہے۔مشورہ بیا ہے کہ کسی پیش آمدہ مسلم میں ہرایک کی رائے معلوم کی جائے۔اس طرح ہرآ دمی کاعلم اور تجربہ سامنے آجا تا ہے

اور یمکن ہوجا تا ہے کہ زیادہ بہتر انداز میں معاملہ کوحل کرنے کی تدبیر کی جائے۔ زیادہ صحیح منصوبہ بندی کے ساتھ کام کا آغاز کیا جائے۔مشورہ کے بغیر جو کام کیا جائے وہ ایک شخص کی سوچ پر مبنی ہوگا اور مشورہ کے بعد جو کام کیا جائے اس میں کئی لوگوں کی سوچ شامل ہوجائے گی۔

مشورہ دراصل اجماعی سوچ کا دوسرانام ہے۔انفرادی سوچ اور اجماعی سوچ میں جوفرق ہے وہی فرق مشورہ کے بغیر کام اور مشورہ کے ساتھ کام میں پایاجا تا ہے۔ مختلف اسباب سے ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص کا ذہن ہر پہلوکو ہمجھ نہیں پاتا۔ مشورہ اس کمی کی تلانی ہے۔ مشورہ کے ذریعہ بیمکن ہوجا تا ہے کہ معاملات میں زیادہ درست رائے تک پہنچا جائے۔ پیشگی طور پر غلطیوں سے بیخے کی تذبیر کر لی جائے۔ مشورہ کا میاب منصوبہ بندی کا ایک اہم جزء ہے۔

## 057 — ترك كلام نبيس

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ کسی آ دمی کے لیے جائز نہیں کہ دہ اپنے بھائی سے تین دن سے زیادہ
بول جال بندر کھے۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ اگر کسی سے جھڑ اہوجائے اور ترک کلام کی نوبت آ جائے تو
زیادہ سے زیادہ اس کو تین دن کی معافی مل سکتی ہے۔ تین دن سے زیادہ بول چال بندر کھنا کسی حال میں
جائز نہیں ۔اس معاملہ میں تین دن کی رخصت اس لیے دی گئی ہے کہ غصہ زیادہ سے زیادہ تین دن تک
رہ سکتا ہے۔ اس کے بعدوہ انا کا سوال بن جاتا ہے۔ کسی کو غصہ کی معافی مل سکتی ہے گر انا نیت کی
معافی کسی کے لیے نہیں ۔غصہ ایک فطری کمزوری ہے جود قتی طور پر پیدا ہوتی ہے گر انا نیت ایک
برائی ہے۔ انا نیت ایک سرکشی کا معاملہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ غصہ قابل معافی ہے گر انا نیت اور سرکشی
قابل معافی نہیں۔ وقتی غصہ کے لئے آ دمی کے پاس عذر ہوسکتا ہے گر انا نیت اور سرکشی ایک ایسا جرم
ہے جس کے لیے کوئی بھی قابل قبول عذر موجود نہیں۔

#### 058 — مانے سے پہلے جانچنا

قرآن میں حکم دیا گیا ہے کہ جب تہہیں کسی کے بارے میں کوئی خبر ملے تو پہلے اس کی تحقیق کرو۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تحقیق کے بغیر کسی خبر کو مان لیناا یک غیر ذمہ داری کافعل ہے۔ عام طور پرلوگوں کا مزاج بیہ ہوتا ہے کہ جوسنایا جو کچھ پڑھااس کوفور آمان لیا۔ حالاں کہ تجربہ بتاتا ہے کہ خبر دینے والا اکثر ایسا کرتا ہے کہ وہ ساری بات کو جانے بغیر خبرنشر کر دیتا ہے۔ جب کہ تحقیق کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ وہ خبر بھی ادھوری تھی اور اس سے جونتیجہ نکالا گیاوہ بھی ادھورا تھا۔

تحقیق کے بغیر کسی خبر کو مان لینا اکثر حالات میں نقصان کا سبب ہوتا ہے۔ اس سے بدگمانیاں پیدا ہوتی ہیں۔ حتیٰ کہ بعض اوقات پیدا ہوتی ہیں۔ لوگ ایک دوسرے کے بارے میں غلط رائے قائم کر لیتے ہیں۔ حتیٰ کہ بعض اوقات ایک غلط خبر لڑائی اور فساد کا سبب بن جاتی ہے۔ ایسی حالت میں ذمہ داری کا تقاضا یہ ہے کہ خبر کی پوری تحقیق کی جائے ، تحقیق کے بغیر کسی خبر کو درست نہ مان لیا جائے۔

## 059 — تمام انسان بھائی بھائی

پینمبراسلام نے فرمایا کہ اے خدا، میں گواہی دیتا ہوں کہ تمام بندے آپس میں بھائی بھائی بھائی بھائی ہائی ۔ یہ حدیث انسانی تعلق کی بنیاد کو بتاتی ہے۔ اس کے مطابق ، تمام دنیا کے لوگ ایک خاندان کے مانند ہیں۔ ہرایک کو چاہئے کہ وہ دوسرے کے ساتھ وہی سلوک کرے جو وہ اپنے گھر کے اندر اپنے بھائی سے کرتا ہے۔ یہ اصول اپنے اور غیر کی تقسیم کو مٹادیتا ہے۔ بھائی سے کرتا ہے۔ یہ اصول اپنے اور غیر کی تقسیم کو مٹادیتا ہے۔ اس کے بعد سب اپنے ہوجاتے ہیں۔ کوئی کسی کا غیر نہیں رہتا۔ یہ اصول تمام انسانی نسل کو ایک ایسے مضبوط درشتے میں باندھ دیتا ہے۔ جس سے زیادہ مضبوط کوئی اور رشتہ نہیں۔

## 060 — تين چزيں حرام

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ ایک انسان پر دوسرے انسان کی تین چیزیں حرام ہیں۔۔اس کا خون اور اس کا مال اور اس کی آبرو۔ یہ اصول ایک انسان اور دوسرے انسان کے درمیان آزادی کی حدقائم کرتا ہے۔ ہر انسان آزاد ہے۔ مگر اس کی آزادی وہال ختم ہوجاتی ہے جہاں وہ دوسرے کی جان مال اور آبرو کے لیے خطرہ بن جائے۔

انسان کواس دنیا میں آزادی دی گئی ہے کیوں کہ آزادی کے بغیر کوئی ترقی نہیں ہوسکتی۔ مگریہ آزادی محدود ہے نہ کہ لامحدود۔ کسی آ دمی کواسی وقت تک آزادی حاصل ہے جب تک وہ دوسرے کی جان مال اور آبر دکونقصان نہ پہنچائے۔ جیسے ہی کوئی آ دمی ان تین چیز وں میں دوسروں کے لیے خطرہ بنے ،اس کی آزادی ختم ہو جائے گی۔وہ آزادی کے فطری حق سے محروم قرار دے دیا جائے گا۔

## 061 — ہر مخص ذمہ دارہے

پیغیبراسلام نے فر مایا کہ تن لوہتم میں سے ہرخص ایک چرواہا ہے۔ اورتم میں سے ہرخص سے اس کے گلہ کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔ اس صدیث میں چروا ہے اور گئے کی مثال سے زندگی کی ایک حقیقت کو بتایا گیا ہے۔ جس طرح چروا ہے کا گلہ ہوتا ہے اس طرح ہرانسان کا اپنے حالات کے اعتبار سے ایک گلہ ہے۔ اور اس پر فرض ہے کہ وہ اپنے اس گلہ کی چرواہی میں اپنی ذمہ داری کو پورا کر ہے۔ مثلا ایک گھر کا جو بڑا شخص ہے اس کا گلہ اس کا خاندان ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ اپنے خاندان ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ اپنے خاندان کے سلسلہ میں اپنی ذمہ دار یوں کو نبھائے۔ اس طرح ایک اسکول یا کالج کا ایک میچر اپنے خاندان کے سلسلہ میں اپنی ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ طلبہ کے حق میں اپنی تعلیمی ذمہ داری کو بھر پورطور پر ادا طلبہ کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ جولوگ اس کا ساتھ کرے۔ اس طرح ایک لیڈر اپنے پیروؤں کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ جولوگ اس کا ساتھ دے رہے ہیں وہ پوری طرح ان کا خیرخواہ بے۔ اس طرح کسی ادارے کا صدر اپنے ادارے سے تعلق رکھنے والے لوگوں کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ جولوگ اس کا ساتھ تعلق رکھنے والے لوگوں کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وال میں اپنی قبل کے خور کسی ادارے کا صدر اپنی کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وال میں کی وہ وہ کے جولوگ اس کا خرض ہے کہ وہ وال کی کی وہ وہ کی وہ وہ کیا دے میں اپنی تعلق رکھنے والے لوگوں کا ذمہ دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وال میں وہ اور کی کو دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وال کی کی وہ وہ کی وہ وہ کی وہ وہ کی وہ وہ کر دے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وہ کو دور کر دیں کی وہ وہ کو دار ہے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ وہ کی میں اپنی وہ کی وہ وہ کی وہ کو بھول کے اس کی وہ وہ کی وہ کی وہ کی وہ کی وہ کی وہ کی وہ کی وہ وہ کی وہ کی وہ کی وہ وہ کی وہ

#### 062 — ہرایک کی مدد

پیغیبراسلام نے فرمایا کہتم اپنے بھائی کی مدد کروخواہ وہ ظالم ہویا مظلوم لوگوں نے پوچھا کہ مظلوم کی مدد کرنا تو ہم جانتے ہیں گرہم ظالم کی مدد کیے کریں۔ آپ نے فرمایا کہتم ظالم کواس کے ظلم سے روکو۔اسلام ہرانسان کے اندر بیاسپرٹ پیدا کرنا چاہتا ہے کہ وہ دوسرے انسان کا خیرخواہ ہو۔اسی خیرخواہ بی کی ملاد ہے ۔مظلوم کی مدد ہے ۔مظلوم کی مدد ہے کہاس کو ظلم سے بچایا جائے ۔ ظالم کی مدد ہے کہاس کو طلب سے بہایا جائے۔ ظالم کی مدد ہے کہاس کو اس کے طالم کی حقیق مدد ہے کہاس کی اصلاح کے لیے دعا کی جائے۔اس کو خیرخواہانہ شروع کردیا جائے۔ظالم کی حقیق مدد ہے کہاس کی اصلاح کے لیے دعا کی جائے۔اس کو خیرخواہانہ شروع کردیا جائے۔ظالم کی حقیق مدد ہے کہاس کی اصلاح کے لیے دعا کی جائے۔اس کو خیرخواہانہ

نصیحت کی جائے۔ایسے حالات پیدا کیے جائیں کہ اس کواپنی غلطی کا حساس ہواور وہ ظلم کوچھوڑنے پر راضی ہوجائے۔ظالم کی مدد ظالم سے نفرت کرنانہیں ہے بلکہ ظالم کے ساتھ خیر خواہی کرنا ہے۔نفرت ظلم کو بڑھاتی ہے اور خیر خواہی ظلم کا خاتمہ کردیتی ہے۔

#### 063 — زم سلوک

پینمبراسلام نے اپنے ساتھیوں کو ایک مہم پر بھیجا اور ان کونھیجت کرتے ہوئے کہا کہ تم لوگوں

کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرنا کیوں کہ تم آسانی پیدا کرنے والے بنا کر بھیجے گئے ہو، تم دشواری پیدا کرنے والے بنا کر بہیں بھیجے گئے۔ اس حدیث کا تعلق ہر شعبہ میں کام کرنے والوں سے ہے۔ اس میں ہرایک کے لیے نہیے سے ۔ مثلا ایک افسر کو اپنے ماتخوں کے ساتھ اسی اصول پر کام کرنا ہے۔ ایک بیچر کو اپنی مینی والوں کے ساتھ اسی طرح پیش آنا ہے، وغیرہ۔ طلبہ کے ساتھ اسی طرح پیش آنا ہے، وغیرہ۔ ہرآ دمی کو جا ہے کہ وہ اس نصیحت کو دھیان میں رکھے۔ وہ یہ سمجھے کہ وہ جہاں ہے وہاں اس کو خدا کی طرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ کی طرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ کا شرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ کا شرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ کا شرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ کا شرف سے بھیجا گیا ہے۔ اسے لوگوں کو مشکل میں نہیں ڈالنا ہے بلکہ ان کے لیے آسانی کا راستہ خلاش کرنا ہے۔

#### 064 - رحم كافارمولا

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ تم زمین والوں کے اوپررخم کرو، آسان والا تمہارے اوپررخم کرے گا۔

یہ ایک سادہ اصول ہے جو ہر مرداور عورت کے اندر خیر کے کام کاوہ جذبہ ابھار تا ہے جو بھی ختم نہیں ہوتا۔

ہرانسان خدا کی مدد کا محتاج ہے۔ ہرعورت اور مردکو ضرورت ہے کہ وہ زندگی کے مختلف مراحل
میں خدا کی مدد یا تارہے۔ کوئی بھی شخص اس دنیا میں خدا کی مدد کے بغیر کامیا بہیں ہوسکتا۔

ایٹے آپ کو خدا کی مدد کا محتق بنانے کی سب سے آسان صورت ہے کہ آدمی جو پجھ خودا پنے خدا سے جا ہتا ہے وہ ی وہ دوسروں کو دیے گئے۔ وہ چا ہتا ہے کہ خدا اس کی مدد کرے تو اس کو بھی چا ہئے کہ وہ دوسروں کا مدد گار بن جائے۔ وہ چا ہتا ہے کہ خدا اس کی ماتھ نرمی کا معاملہ کرے تو وہ بھی دوسروں کا مدد گار بن جائے۔ وہ چا ہتا ہے کہ خدا اس کی کوتا ہیوں سے درگز رکرے تو اس کو دوسروں کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرے تو وہ بھی دوسروں کے ماتھ نرمی کا معاملہ کرے۔ وہ چا ہتا ہے کہ خدا اس کی کوتا ہیوں سے درگز رکرے تو اس کو

حاہے کہ وہ بھی دوسروں کی کوتا ہیوں سے درگز رکرتارہے۔

انسان کے ساتھ نرمی اور شفقت کا معاملہ کرنا گویا ایک عملی دعا ہے۔ بیمل کی زبان میں خدا ہے۔ بیمل کی زبان میں خدا ہے یہ کہنا ہے کہ خدایا، میں نے تیرے بندوں کے ساتھ نرمی اور شفقت کا معاملہ کیا، تو تو بھی میرے ساتھ نرمی اور شفقت کا معاملہ فرما۔

#### 065 — باجمي احرام

قرآن میں پیغیبر کی زبان سے کہلایا گیا ہے کہ اے لوگو، تمہارے لیے تمہارا دین اور میرے لیے میرادین۔ بیآ بیت بتاتی ہے کہ کسی ساج میں جب کئی فد جب کے لوگ رہتے ہوں توان کے درمیان معتدل ماحول کس طرح قائم کیا جائے۔اس کا سادہ فارمولا میہ ہے کہ ایک کی پیروی کرواور ہرایک کا احترام کرو:۔Follow one and respect all۔

مشترک ندہبی ساج میں امن قائم کرنے کا یہی واحداصول ہے۔ بید نیا اختلاف کی دنیا ہے۔
اس دنیا میں اختلافات کوختم کرناممکن نہیں۔ ایسی حالت میں قابل عمل فارمولا صرف ایک ہے اور وہ

tolerance ہے۔ یعنی ہرایک کو بیت و بینا کہ وہ اپنی پسند کے مطابق ، ندہب یا کلچر کو اختیار کرے۔
اختلاف کے موضوع پر ایک دوسرے سے پر امن ڈائیلاگ ہوسکتا ہے مگر اختلاف کو مٹانے کی کوشش
صرف مزید اختلاف بیدا کرے گی ،اس کے سوااور پچھنیں۔

#### 066 — ندہجی احترام

پنیمبراسلام کے زمانہ میں مدینہ میں کچھ یہودی قبیلے آباد تھے۔ایک دن پنیمبراسلام نے دیکھا کہ ایک راستے سے ایک جنازہ گزررہا ہے۔ پنیمبراسلام اس وقت بیٹے ہوئے تھے۔ جنازہ کودیکھ کر آپ اس کے احترام میں کھڑے ہوگئے۔آپ کے ایک ساتھی نے کہا کہ اے خدا کے رسول ، یہ توایک یہودی کا جنازہ تھا۔آپ نے فرمایا کہ کیاوہ انسان نہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ انسان ہر حال میں قابل احترام ہے،خواہ وہ ایک ندہب کا ہویا دوسر بے منہ میں کا ، وہ ایک قوم کا فرد ہویا دوسری قوم کا۔ کسی بھی عذر کی بنا پر اس کا احترام ختم نہیں کیا

جاسکتا۔حقیقت بیہ ہے کہ ہرانسان ایک ہی خدا کا پیدا کیا ہوا ہے۔اس اعتبار سے تمام انسان یکساں طور پر قابل احترام ہیں۔

# 067 — رشمن میں دوست

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ اگر کوئی شخص تم کو اپنا دشمن دکھائی دے تو تم اس سے جوابی دشمنی نہ کرو بلکہ اس کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔ اس بک طرفہ سلوک کا بتیجہ یہ ہوگا کہ تمہارا دشمن تمہارا دوست بن جائے گا۔ اسلام کی بیتعلیم بتاتی ہے کہ دشمنی کوئی ابدی چیز نہیں ۔ حقیقت سے ہے کہ ہر دشمن انسان میں ایک دوست انسان چھیا ہوا ہے۔ اپنے بک طرفہ حسن سلوک سے اس امکان کو واقعہ بناؤ، اپنے دشمن کو اپنے دوست میں تبدیل کرلو۔

جوابی حسن سلوک آ دمی کے ضمیر کو جگا تا ہے اور جس آ دمی کا ضمیر جاگ اٹھے وہ اس کے سواکسی روش کا مخل نہیں کرسکتا کہ وہ دشمنی کوچھوڑ کر آپ کا دوست بن جائے۔

#### 068 — نری کے بغیر

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ جو محص نرمی سے محروم ہے وہ ہر بھلائی سے محروم ہے۔ یہ حدیث ایک جامع اخلاقی اصول کو بتاتی ہے اور وہ بات چیت اور تعلقات میں نرمی ہے۔

جوآ دمی نرمی کا انداز اختیار کرے وہ ہر معاملے میں اور ہمیشہ کا میاب رہے گا۔ کیوں کہ کوئی شخص الیے آ دمی کا دشمن نہیں بنے گا۔ اس کے برعکس جوآ دمی دوسروں سے معاملہ کرنے میں نرمی کا انداز نہ برتے اس کا ہر کام بگڑتا چلا جائے گا کیوں کہ اس سے ہرایک کوشکایت ہوجائے گی۔ اس کومخالفوں اور دشمنوں کے درمیان رہنا پڑے گا۔وہ گھر کے اندراور باہر دونوں جگہ غیر ضروری مسائل میں الجھارہے گا۔

#### 069 — سادگی کی عظمت

پینمبراسلام نے فرمایا کہ سادگی ایمان کا ایک حصہ ہے۔ سادگی کو ایمان کا حصہ بتانا سادگی کی انتہائی اہمیت کوظاہر کرتا ہے۔ سادگی بامقصدانسان کا طریقہ ہے۔ بامقصدانسان اس کاتخل نہیں کرسکتا کہ وہ سہولت اور عیش کی چیزوں میں مشغول ہوجائے اور اس طرح اپنے وقت اور طاقت کا ایک حصہ اس میں لگادے۔ سادگی کا مطلب ہے۔ اپنی ضرورت کو بالکل ناگزیر چیزوں تک محدود رکھنا۔ اپنی آپ کوکسی غیر ضروری چیز کا عادی نہ بنانا، اپنے آپ کوآرام والی چیزوں سے دور رکھنا۔ سادگی در اصل ایک اعلیٰ تذہیر ہے۔ سادگی کے ذریعہ میمکن ہوجاتا ہے کہ آ دمی اپنی زندگی کو کلمل طور پر صرف اپنی مقصد میں لگائے۔ اس کی زندگی کا کوئی حصہ مقصد کے علاوہ کسی اور چیز میں ضائع نہ ہو۔

کسی انسان کی ترقی کے لیے سب سے زیادہ ضروری چیز یہ ہے کہ اس کے اندر سوچنے کا ممل (thinking process) بلا روک ٹوک جاری رہے۔ سادگی اس ذہنی عمل میں بے حد مددگار ہے۔ سادگی آ دمی کے ذہن کو ہر دوسری چیز سے فارغ رکھتی ہے۔

# 070 — صفائی کی اہمیت

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ صفائی بھی ایمان کا ایک شعبہ ہے۔اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ صاف سخرار ہنااورا پنے ماحول کوصاف سخرا بنا نااسلام میں کتنا زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

اسلام اپی حقیقت کے اعتبار سے بیہ ہے کہ آدمی اپنے قلب اور روح کو پاک کرے۔وہ برے خیالات کو چھوڑ کر پاکیزہ خیالات سے خیالات کے۔وہ اپنے داخلی وجود کو اسی طرح اچھے خیالات سے پاکیزہ بنا تا ہے۔

کوئی آ دمی جب اپنے داخل کوصاف ستھر ابنائے گا تو فطری طور پروہ یہ جاہے گا کہ اس کا خارج بھی صاف ستھر ارہے۔ وہ اپنے جسم اور اپنے کپڑے کی صفائی کا اہتمام کرے گا۔ وہ اپنے گھر اور اپنے ماحول کوصاف ستھر ار کھنے کی کوشش کرے گا۔ صفائی ایسے انسان کامستقل مزاج بن جائے گی۔

#### 071 — 👺 كاراستە

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ سب سے بہتر طریقہ بچ کا طریقہ ہے (خیر الامور او سطھا) اس تعلیم کودوسر کے فظول میں اس طرح کہ سکتے ہیں کہ سب سے بہتر راستہ بچ کا راستہ (middle path) ہے۔ موجودہ دنیا میں آدمی کو بہت سے لوگول کے درمیان زندگی گزارنا ہوتا ہے۔ ایسی حالت میں

بہتر طریقہ وہ ہے جس میں آ دمی کاراستہ کسی رکاوٹ کے بغیر طے ہوتار ہے اور کسی سے کراؤ بھی پیش نہ آئے۔ اسی راستہ کو بچ کا راستہ کہا جاتا ہے۔ نچ کا طریقہ ہمیشہ معتدل طریقہ ہوتا ہے۔ معتدل طریقہ ہمیشہ قابل عمل ہوتا ہے۔ ایسے طریقہ میں آ دمی اپنے آپ کو کسی بڑے خطرہ میں ڈالے بغیر آ گے بڑھ سکتا ہے۔ معتدل طریقہ میں کسی ایسے بڑے نقصان کا اندیشہ ہیں ہوتا جس کے بعد آ دمی کا پورامنصوبہ بکھر جائے اور آخر کاروہ مایوسی کا شکار ہوکر بیٹھ جائے۔

# 072 — تواضع سے بلندی

پیغیبراسلام نے فرمایا کہ جو تحص تواضع کا طریقہ اختیار کرے خدااس کو بلندی عطا کرتا ہے۔ یہ خدا کا مقرر کیا ہواایک قانون ہے۔ اس کے مطابق ، تواضع کی روش آ دمی کے لیے ترتی کے راستے کھولتی ہے۔ اس کے برعکس گھمنڈ کا طریقہ آ دمی کو پستی کی طرف لے جاتا ہے۔ تواضع کا فائدہ دو طرفہ ہے۔ تواضع کرنے والے کواس کا یہ فائدہ ملتا ہے کہ اس کے اندرروحانیت جاگتی ہے، اس کے اندراعلی انسانی صفات پیدا ہوتی ہیں۔ وہ خدا کے فیضان کو وصول کرنے لگتا ہے۔ اس کے اندر حقیقت پندی کا مزاج پیدا ہوجاتا ہے۔ وہ اس قابل ہوجاتا ہے کہ چیزوں کو بے آمیز انداز میں دیکھ سکے۔

وہ شخص جس سے تواضع کا معاملہ کیا جائے وہ اپنے شمیر کی آ واز کے تحت تواضع کرنے والے کی عظمت کو ماننے پر مجبور ہوجا تا ہے۔ وہ اس کے مقابلہ میں سرکشی کرنے کا جذبہ کھو دیتا ہے۔ وہ مجبور ہوجا تا ہے کہ اس کی اخلاقی بڑائی کو مانے ۔ وہ اپنے مقابلہ میں اس کوزیا دہ بڑاانسانی درجہ دے۔

تواضع صرف ایک روش ہے۔اس میں آ دمی کو پچھ خرج نہیں کرنا پڑتا۔تواضع کرکے اسے پچھ کھونا نہیں پڑتا۔ گر پچھ نہ کھوکروہ سب پچھ حاصل کر لیتا ہے۔تواضع کے خلاف روش اگر جھوٹی بڑائی ہے۔ تو تواضع کے مطابق روش سچی انسانیت۔

# 073 — فضول خرچی نہیں

قرآن میں اسراف (فضول خرجی) ہے منع کیا گیا ہے۔ یعنی حقیقی ضرورت کے بغیر خرج کرنا۔ پیغمبر اسلام نے فرمایا کہ ریجی اسراف ہے کہتم ہروہ چیز کھاؤجس کو کھانے کی خواہش تمہارے ول مين پيدا مور (إن من السوف أن تأكل كل مااشتهيت)

آ دمی اپنی کمائی کو اگر حقیقی ضرور تول میں خرچ کرے تو بیاس کا جائز حق ہے۔ لیکن اگر وہ خواہش اور لذت کی بنا پرخرچ کرنے لگے تو پھراس کا حق کسی کوئییں۔ خدانے اگر کسی کوزیا دہ مال دیا ہے تو اس لیے نہیں دیا ہے کہ وہ اس کو صرف اپنے او پرخرچ کرتا رہے۔ مال خدا کی امانت ہے اور اس کو چاہئے کہ اس امانت کو وہ انہی مدول میں خرچ کرے جو خدانے اس کے لیے مقرر کی ہیں۔ جو آ دمی ایسا نہ کرے وہ گویا خدا کی امانت میں پورانہیں اترا۔

#### 074 --- اجتماعی برکت

پغیبراسلام نے فرمایا کہ ایک شخص کا کھانا دوآ دی کے لیے کافی ہے اور دوآ دی کا کھانا تین آ دی

کے لیے کافی ہے۔ اس حدیث میں فل جل کرر ہے اور اجتماعی طور پڑمل کرنے کی برکت کو بتایا گیا ہے۔

اس حدیث میں کھانے کی مثال ایک علامتی مثال ہے۔ حقیقت سے ہے کہ اس حدیث کا تعلق زندگی کے تمام معاملات سے ہے لوگ اگر ایک دوسر سے کے ساتھ شرکت کرکے کام کریں اور مل جل کر ہیں تو تھوڑ ہے لوگ بھی زیادہ بڑے بڑے کام کریں گے۔تھوڑ سے سابھی بہت سے لوگوں کو فعے حاصل ہوگا۔ کم وسائل میں بھی زیادہ فائدہ حاصل کرناممکن ہوجائے گا۔ ہرآ دی اگر الگ الگ اپنا کام کریت تو وہ محدود طور پرصرف اپنے آپ کو فائدہ پہنچائے گا۔ لیکن یہی افراد اگر ایک دوسر سے کو شریک کے مراکز کام کرنے کام کرنے کام کرنے کام کرنے کام کرنے کام کرنے گئیں تو مجموئی طور پرسب کو ایک دوسر سے سے فائدہ پہنچائے گا۔ لیکن کم کرنے گئیں تو مجموئی طور پرسب کو ایک دوسر سے سے فائدہ پہنچائے

#### 075 — انصاف كاتقاضا

پیخبراسلام نے ایک بار مدینہ کے ایک شخص سے قرض لیا۔ اس کے بعد وہ ایک دن آیا اور آپ
سے قرض کی اوائیگی کے لیے سخت زبان استعال کی۔ پیغبراسلام کے ساتھیوں نے چاہا کہ اس کواس
سے قرض کی برزادیں۔ مگر آپ نے انہیں روک دیا۔ آپ نے کہا کہ حق دارکو بولنے کا اختیار ہے۔
سیندوسرے کے ساتھ رعایت کرنے کا سبق ہے۔ دوسرا آدمی اگر کسی وجہ سے خصہ میں آجائے یا
سخت کلامی کرے تو سننے والے کواس کے ساتھ رعایت کا معاملہ کرنا چاہیے۔ اگر آدمی دوسرے ک

سخت کلامی کو سننے کے لیے تیار نہیں تو اس کو چاہئے کہ وہ اس سے قرض جیسا معاملہ بھی نہ کر ہے۔قرض لینے کے بعد اس کو بہر حال قرض دینے والے کو بہتن دینا ہوگا کہ وہ اپنے جذبات کا اظہار جس طرح کرنا چاہتا ہے کر ہے۔ اس طرح کے معاملہ میں قرض لینے والے کو کمٹل کی روش اختیار کرنا چاہئے۔ وہ ایسانہیں کرسکتا کہ برعکس طور پر وہ قرض دینے والے کو کمٹل کی نصیحت کرے۔

#### 076 - حق سے زیادہ نہ لینا

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ دوآ دمی اگر میرے پاس ایک زمین کا مقدمہ لے کرآئیں۔ان میں سے ایک شخص زیادہ ہوشیاری کے ساتھ اگر اپنا مقدمہ پیش کرے اور اس کی وجہ سے زمین اس کو دے دی جائے ، جب کہ حقیقت میں وہ زمین اس کی نہ ہوتو گویا کہ اس کوآگ کا ایک ٹکڑا دیا گیا۔

اس ہے معلوم ہوا کہ جو چیز آ دمی کا واقعی حق نہ ہو، اس کے معاملہ میں اگر وہ کسی تدبیر سے اپنے موافق عدالتی فیصلہ حقیقت کونہیں بدل سکتا۔

حقیقت بیہ کہ کسی چیز پر ناجائز قبضہ ہر حال میں برا ہے۔عدالت کا کوئی فیصلہ ناجائز کو جائز نہیں بنا سکتا۔ اگر آ دمی کاضمیر بیہ کہتا ہو کہ فلاں چیز میری نہیں ہے تو ایسی حالت میں اس کے لیے ضح طریقہ بیہ ہے کہ وہ اس چیز کوفق دار کے حوالہ کر دے، نہ کہ غلط تدبیر کے ذریعہ ناجائز طور پر دوسرے کی چیز پر قابض ہونے کی کوشش کرے۔ ضمیر سب سے بڑی عدالت ہے۔ سب سے بڑا فیصلہ وہ ہے جو ضمیر کی عدالت سے جاری کیا جائے۔

# 077 - جوایئے لیے وہی دوسروں کے لیے

پغیمراسلام نے فر مایا کہ مومن وہ ہے جودوسروں کے لیے بھی وہی پبند کرے جووہ خوداپنے لیے پہند کرتا ہے۔ یہ اجلاق کا ایک نہایت جامع اصول ہے۔ ہرآ دمی بیجا نتا ہے کہ دوسروں کی طرف سے کون سارویہ اس کو پبند ہے اور کون سارویہ نا پبند۔ ایسا ہی وہ دوسروں کے ساتھ کرنے لگے۔ وہ دوسروں کے ساتھ وہی سلوک کرے جوسلوک وہ آپنے لیے چاہتا ہے اور دوسرول کے ساتھ اس سلوک سے بچے جس کودہ اپنے لیے پبند نہیں کرتا۔

ساجی اخلاق کا پیاصول اتناسادہ اور فطری ہے کہ وہ ہرعورت اور ہرمردکومعلوم ہے۔ضرورت صرف ہے کہ ہم آدی اس معاملہ میں حتاس ہوجائے۔ جس حتاسیت کا مظاہرہ وہ اپنے بارے میں کرتا ہے اس حتاسیت کا مظاہرہ وہ دوسروں کے بارے میں کرنے گئے۔لوگ اگر اس ایک اخلاقی اصول کو پکڑلیس تو پوراساج خیروامن کا ساج بن جائے۔

# 078 — معاشى استقلال

پغیبراسلام نے فرمایا کہ خداجب کسی کے لیے رزق کا ایک ذریعہ بنائے تو وہ خود سے اسے نہ چھوڑے، والا یہ کہ حالات کی مجبوری کی وجہ سے اسے چھوڑ نا پڑے۔ اسلام کی تعلیم کے مطابق ، رزق کا تعلق خدا سے ہے۔ اس لیے جب کسی انسان کورزق کا ایک ذریع لل جائے تو خدا کا شکرادا کرتے ہوئے وہ اس پرقائم رہے۔ اگر وہ کسی حقیقی سبب کے بغیراس کوچھوڑ ہے گا تو وہ خدا کی مدد سے محروم ہوجائے گا۔ معاشی زندگی میں کامیا بی کاراز استقامت ہے۔ اس حدیث میں اس استقامت اور استقلال کی تعلیم دی گئی ہے۔ معاشی زندگی میں کامیا بی کامیا بی ہمیشہ لمی مدت تک محت کرنے کے بعد حاصل ہوتی ہے۔ آ دمی کو چا ہے کہ وہ حال کے بجائے مستقبل پرنظر رکھے۔ اس طرح اس کے اندر استقلال پیدا ہوگا اور وہ ضرور کامیا بی کے درج تک بہنچ گا۔ یہ حدیث گویا اس بات کی تعلیم ہے کہ معاشی سرگرمیوں ہوگا اور وہ ضرور کامیا بی کے درج تک بہنچ گا۔ یہ حدیث گویا اس بات کی تعلیم ہے کہ معاشی سرگرمیوں

#### 079 — رزق خدا کی طرف ہے

میں متعقبل بنی کا مزاج پیدا کرو۔صرف حال کودیکھ کریے حوصلہ نہ ہوجاؤ۔

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ زمین پر جتنے بھی جاندار ہیں ہرایک کی روزی خدا کے ذیتے ہے۔
پغیبراسلام نے کہا کہ خدا نے کسی مردیا عورت کا جورزق لکھ دیا ہے کوئی اس کوچھیں نہیں سکتا۔ کوئی شخص نہ
اس میں کمی کرسکتا ہے اور نہ زیادتی۔ بیاعلان ہر مرداورعورت کورزق کی گارنٹی دے رہا ہے جس کوکوئی اس
سے چھیننے والانہیں۔ جس آ دمی کے دل میں بیہ بات بیٹھ جائے اس کواس کے ذریعہ دو فا کدے حاصل
ہوں گے۔ ایک طرف اس کویہ یقین حاصل ہوگا کہ جو پچھاسے ٹل رہا ہے وہ اس کو بہر حال مل کررہے گا۔
اس عقیدہ کی بنا پروہ دنیا میں اس بھروسہ کے ساتھ کا م کرے گا کہ میری کوششوں کا نتیجہ مجھے ضرور ملنے والا

ہے۔ کوئی بھی اتناطافت ورنہیں کہ وہ میرے اور میرے رزق کے درمیان حائل ہوسکے۔ رزق میر اایک ایساحق ہے جوخود دنیا کے مالک نے میرے لیے لکھ دیا ہے۔ پھر کون ہے جواس لکھے کومٹا سکے۔

میعقیدہ آ دمی کے اندر سے مایوس کے احساس کو نکال دیتا ہے۔ وہ عین مسائل کے درمیان کھڑا ہوکر کہہسکتا ہے گرکوئی شخص میرے ایک جاب کو مجھ سے چھین سکتا ہے گرکوئی شخص اتنا طافت ور نہیں کہ وہ میری قسمت کو مجھ سے چھین سکے۔

One can take away my job. But no one has the power to take away my destiny.

#### 080 — قناعت

پینمبراسلام نے فرمایا کہ وہ محف کامیاب ہوا جس کوخدانے ضرورت کے بقدررزق دیا اور وہ اس رزق پر قانع رہا ہے نہ کہ نہ ملے ہوئے اس رزق پر قانع رہا ہے نہ کہ نہ ملے ہوئے کے غم میں پڑے رہنا۔ دنیا میں جب بھی کوئی شخص صحیح اصول کے مطابق کمانے کی کوشش کرے تو وہ ضروراتی معاش حاصل کرلیتا ہے جواس کی ضرورتوں کے لیے کافی ہو۔ اگر وہ اس ملے ہوئے پر راضی ہوجائے تو اس کا فائدہ اس کو ذہنی سکون کی صورت میں ملے گا۔ لیکن سکون ہمیشہ قناعت سے ملتا ہے اور قناعت کا مطلب ہے ملے ہوئے پر راضی ہوجانا۔

اس کے برعکس جو تحق طے ہوئے کو کم سمجھے اور نہ طے ہوئے کی طرف دوڑ تارہے وہ بھی مطمئن نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ دنیا میں چیزوں کی کوئی صفہیں۔ آ دمی خواہ کتنی ہی زیادہ چیزوں کو اپنے پاس جمع کرلے چھر چیزیں باقی رہیں گی جواس کو بیلا کچے دلائیں گی کہ مجھے یہ بھی حاصل کرنا چاہئے۔ اس طرح وہ ہمیشہ اور زیادہ کی لاکچے میں پڑارہے گا۔وہ اس طرح بے سکونی کی زندگی جئے گا یہاں تک کہوہ اس حال میں مرجائے گا۔

081 — کسی سے نہ مانگنا بیغمبراسلام نے فر مایا کہتم کسی سے پچھ نہ مانگو۔ کیوں کہ نیچے کے ہاتھ کے مقابلہ میں او پر کا ہے۔ کوئی بھی اتناطافت ورنہیں کہ وہ میرے اور میرے رزق کے درمیان حائل ہوسکے۔ رزق میراایک
ابیاحق ہے جوخود دنیا کے مالک نے میرے لیے لکھ دیا ہے۔ پھر کون ہے جواس لکھے کومٹا سکے۔

یعقیدہ آدمی کے اندر سے مایوسی کے احساس کونکال دیتا ہے۔ وہ عین مسائل کے درمیان کھڑا
ہوکر کہہ سکتا ہے کہ ۔ کوئی شخص میرے ایک جاب کو مجھ سے چھین سکتا ہے مگر کوئی شخص اتنا طافت ور
نہیں کہ وہ میری قسمت کو مجھ سے چھین سکے۔

One can take away my job. But no one has the power to take away my destiny.

#### 080 — قناعت

پینمبراسلام نے فرمایا کہ وہ مخص کامیاب ہوا جس کوخدا نے ضرورت کے بقدررزق دیا اور وہ اس رزق پرقانع رہائے نہ کہ نہ ملے ہوئے اس رزق پرقانع رہائے نہ کہ نہ ملے ہوئے کے غم میں پڑے رہنا۔ ونیا میں جب بھی کوئی شخص صحیح اصول کے مطابق کمانے کی کوشش کرے تو وہ ضروراتی معاش حاصل کر لیتا ہے جواس کی ضرورتوں کے لیے کافی ہو۔ اگر وہ اس ملے ہوئے پرراضی ہوجائے تو اس کا فائدہ اس کو ذہنی سکون کی صورت میں ملے گا۔لیکن سکون ہمیشہ قناعت سے ملتا ہے اور قناعت کا مطلب ہوئے پرراضی ہوجانا۔

اس کے برعکس جوشخص ملے ہوئے کو کم سمجھے اور نہ ملے ہوئے کی طرف دوڑ تار ہے وہ بہھی مطمئن نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ دنیا میں چیزوں کی کوئی حدنہیں۔ آ دمی خواہ کتنی ہی زیادہ چیزوں کو اپنے پاس جمع کرلے بھر بھی بچھے چیزیں باقی رہیں گی جواس کو بیلا کچ ولائیں گی کہ مجھے یہ بھی حاصل کرنا جا ہئے۔ اس طرح وہ ہمیشہ اور زیادہ کی لا لیچ میں پڑار ہے گا۔ وہ اس طرح ہے۔ سکونی کی زندگی جنے گا یہاں تک کہ وہ اس حال میں مرجائے گا۔

# 081 — سى سےنہ مانگنا

پغیبراسلام نے فرمایا کہتم کس سے پچھ نہ مانگو۔ کیوں کہ نیچے کے ہاتھ کے مقابلہ میں اوپر کا

ہاتھ زیادہ بہتر ہے۔ یہ اعلیٰ انسانیت کی تعلیم ہے۔اعلیٰ انسانیت یہ ہے کہ آ دمی خود اپنے آپ پر انحصار کرے۔وہ دوسرے سے کوئی چیز نہ مائگے۔

مانگنا کوئی سادہ بات نہیں۔ وہ اخلاقی گراوٹ کی ایک علامت ہے۔ جو آدمی دوسروں سے مانگے وہ گویا آسان رزق پر جینا چاہتا ہے۔ ایسے آدمی کو مانگنے کی عادت کی یہ قیمت دین پڑے گی کہ اس کی اپنی صلاحیت زیادہ نہ ابھر سکے۔ اس کے اندر چھپی ہوئی طاقتیں دبی رہ جا کیں۔ اس کے اندر محنت کا جذبہ سرد پڑجائے۔ وہ اس کمزوری کا شکار ہوجائے جس کوتن آسانی کہا جا تا ہے۔ زندگی کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ آدمی اپنے آپ پر بھروسہ کرے۔ وہ اپنے آپ کو محنت کا عادی بنائے۔ وہ خود اپنے پیرول پر کھڑ اہونے کی کوشش کرے۔ وہ دوسرول کودینے والا بے نہ کہ دوسرول سے لینے والا۔

#### 082 — تجارت رزق كابرا ذريعه

پینمبراسلام نے فرمایا: تسعیة اعشاد الموزق فی التجادة (رزق کانوّ نے فیصد حصہ تجارت میں ہے)۔اس حدیث میں فطرت کے ایک قانون کو بتایا گیا ہے۔وہ قانون یہ ہے کہ خدا کے تخلیقی نقشہ کے مطابق ، تجارت میں رزق کا سب بڑا حصہ رکھا گیا ہے۔

یہ حدیث ہرآ دمی کے لیے امید کاخزانہ ہے۔ اگر کسی آ دمی کوملازمت نہ ملے یاوہ وراثتی حقوق کو نہ پائے یا اور دوسر نے ذرائع سے وہ کچھ پانے کی امید نہ رکھتا ہوتو اس کو تجارت شروع کر دینا چاہئے۔ تجارت کے ذریعہ وہ اتنازیا دہ پالے گاجووہ دوسر کے سی ذریعہ سے نہیں پاسکتا تھا۔

# 083 — محنت کی روزی

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ اللہ اپنے اس بندہ سے محبت کرتا ہے جومحنت کر کے اپنی روزیکمائے۔
یہ حدیث محنت کی روزی کی اہمیت کو بتاتی ہے۔ محنت کر کے روزی کمانا کوئی سادہ بات نہیں چقیقت یہ
ہے کہ محنت کی روزی تمام انسانی خوبیوں کا سرچشمہ ہے۔ محنت کی روزی سب سے زیادہ جائز روزی ہے۔
محنت سے روزی کمانا آ دمی کو حقیقت پیند بنا تا ہے۔ محنت کی روزی آ دمی کے اندر سادگی کا مزاج پیدا کرتی
ہے۔ محنت کی روزی دوسروں کو سمجھنے کا موقع ویت ہے۔ محنت کی روزی آ دمی کو سہولت پیندی سے بچاتی

ہے۔ محنت کی روزی شخصیت کی تکمیل کا اہم ذریعہ ہے۔ اگر مجبوری نہ ہوتب بھی آ دمی کو جا ہے کہ وہ اپنی زندگی کے لیے محنت کا طریقہ اختیار کرے، وہ ہر حال میں اپنے آپ کوآ رام طلبی سے بچائے۔

#### 084 — زبان يردوك

پینمبراسلام نے فر مایا کہ آ دمی کے جھوٹا ہونے کے لیے یہ بات کافی ہے کہ وہ ہرتی ہوئی بات کو دہرانے لگے۔ بیر حدیث آ داب کلام کے ایک اہم اصول کو بتاتی ہے۔ وہ بیر کہ آ دمی کو جاہئے کہ وہ سوچے بغیر بھی نہ بولے۔

اجتاعی زندگی میں بار بار ایسا ہوتا ہے کہ ہم دوسروں کے خلاف بہت می باتیں سنتے ہیں۔ یہ تجربہ ہے کہ من ہوئی بات جب دہرائی جاتی ہے تو اکثر وہ کچھ سے کچھ ہوجاتی ہے۔ حتیٰ کہ بات اتنی بدل سکتی ہے کہ ایک تجی بات جھوٹی بات بن جائے۔ اس لیے صرف سننے کی بنیاد پر آ دمی کو اسے بھی دہرانا نہیں جائے۔ اس لیے صرف سننے کی بنیاد پر آ دمی کو اسے بھی دہرانا نہیں جائے۔ اچھی خبر کو دہرانے میں کوئی حرج نہیں کیکن اگر بری خبر ہوتو اس کو اس وقت تک نہیں دہرانا جا ہے جب تک تحقیق کر کے پوری بات معلوم نہ کرلی جائے۔

### 085 — غيبت كاكفاره

پیغبراسلام نے فر مایا کے غیبت کا ایک کفارہ یہ ہے کہ تم اس کے لیے مغفرت کی دعا کروجس کی تم سے غیبت کی ہے۔ فیبت یہ ہے کہ آ دمی کی غیر موجود گی میں اس کی کسی برائی کو بیان کیا جائے۔

غیبت ایک بدخواہی کا عمل ہے۔ جب کسی آ دمی سے غیبت کی غلطی ہوجائے تو اس کو چاہئے کہ وہ اس آ دمی کے لیے خیرخواہی کا معاملہ کرے جس کی اس نے غیبت کی ہے۔ اور خیرخواہی کی ایک صورت یہ ہے کہ وہ اس کے حق میں اچھی دعا کیں کرے۔ بیغیبت کرنے والے کی طرف سے بدخواہی کے بعد خیرخوا ہی کا ایک معاملہ ہوگا جو اس کے گناہ کو اس سے یا ک کردے گا۔

#### 086 — جامع نفيحت

بغیبراسلام نے اپنے ایک ساتھی ہے کہا کہ کیا میں تم کوایک جامع نصیحت کروں۔اس نے کہا

کہ ہاں اے خدا کے رسول۔ آپ نے فر مایا کہتم اپنی زبان کی حفاظت کرو۔

زبان کی حفاظت کا مطلب ہیہ ہے کہ آ دمی جو پچھ ہو لے سوچ کر ہولے ۔ وہ الی بات نہ کہے جو دوسروں کوستانے والی ہو۔ الی بات جس سے ساج میں برائی پھیلے اس سے وہ ہر حال میں اپنے آپ کو بچائے ۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اکثر ساجی برائیاں زبان کی وجہ سے پھیلتی ہیں ۔ زبان کو کنٹرول میں رکھنا ساجی برائیوں کا دروازہ بند کرتا ہے اور زبان پر کنٹرول نہ کرنا ساجی برائیوں کا دروازہ کھولتا ہیں رکھنا ساجی برائیوں کا دروازہ بند کرتا ہے اور زبان کو ہمیشہ مختاط انداز میں استعال کرے۔ زبان کا غلط ستعال ہے ۔ یہ جیدگی کی بہچان ہے کہ آ دمی برائی کرے، وہ دوسروں کے ساتھ سخت کلامی کرے۔ وہ دوسروں کے عیب کوڑھونڈ کرا ہے لوگوں میں پھیلائے۔

#### 087 — صبر داعراض

اسلام کی ایک تعلیم صبر ہے۔ قرآن میں بار بار صبر کی تاکید کی گئی ہے۔ مزید فرمایا کہ اپنے رب
کے لیے صبر کرو (ولسر بتك ف اصبر ) اس طرح فرمایا کہ صبر کرواور تمہار اصبر اللہ کے لیے ہے۔ جب
ایک آدمی صبر کرتا ہے تو بظاہر اس کا یہ صبر کسی انسان کے مقابلہ میں ہوتا ہے مگر اپنی حقیقت کے اعتبار
سے وہ خدا کے خلیقی نقشہ سے مطابقت کرنے کے ہم عنی ہوتا ہے۔

خدانے دنیا کانظام اس طرح بنایا ہے کہ یہاں ہرایک کو آزادی ہو۔ ہرایک کے لیے مسابقت کا کھلا ماحول ہو۔ اس بنا پر بار بار ایسا ہوتا ہے کہ ایک کو دوسرے سے شکایت پیدا ہو جاتی ہے۔ ایک کو دوسرے سے شکایت پیدا ہو جاتی ہے۔ ایک و دوسرے سے نقصان کا تجربہ ہوتا ہے۔ ایک حالت میں ناخوش گوار تجربہ پرصبر کرنا گویا خدا کے خلیقی نقشہ پر راضی ہونا ہے۔ صبر کی ای اہمیت کی بنا پر خدا نے صبر کوخود اپنے لیے صبر کرنے کا معاملہ بتایا۔ قرآن میں بیا علان کیا گیا ہے کہ جوآ دمی صبر کرے گااس کو بے حساب انعام دیا جائے گا۔

# 088 — يكظرفه برداشت

پیغمبراسلام نے فرمایا کہ جوتمہارے او پرظلم کرے اس کومعاف کر دو۔ بینہایت حکمت کی تعلیم ہے۔ ظلم کا خاتمہ ظلم کوختم نہیں کرتا۔ ہے۔ ظلم کا خاتمہ ظلم کوختم نہیں کرتا۔

پیغیراسلام کایی و لرداصل نتیج خیز کمل (result oriented action) کی تعلیم ہے۔ اگرکوئی شخص ظلم کی کارروائی کرے تو مظلوم کوسب سے پہلے یہ و چنا چاہئے کہ اس کی کارروائی الیم ہوجواس کی مظلومیت کو بڑھا دے۔ جب بھی کوئی مظلوم اس طرح سو پے تو وہ پائے گا کہ ظالم کو معاف کرنا سب سے بڑا انتقام ہے۔ ظالم کے ظلم کو بھلا دینا ظلم کوختم کرنے کی سب سے زیادہ آسان تدبیر ہے۔ ظالم کومعاف کرنا کوئی مجبورانہ فعل نہیں ، یہ ایک اعلی اخلاتی اصول ہے۔ کوئی آدمی جب ظالم کومعاف کر ہے تو اس کو آزادانہ اصول کے طور پرالیا کرنا چاہئے۔ مجبورانہ طور پر معاف کرنا بھی بے قیت ہے اور معاف نہ کرنا بھی بے قیت ہے اور معاف نہ کرنا بھی بے قیت ہے اور معاف نہ کرنا بھی بے قیت ۔

#### 089 — اعراض كاطريقه

قرآن میں تھم دیا گیا ہے کہ جاہلوں اور نادانوں سے اعراض کرو۔ موجودہ دنیا میں کامیاب زندگی گزار نے کا بیا کی بے حداہم اصول ہے۔ بیا لیک حقیقت ہے کہ نبا تات کی دنیا میں جس طرح پھول کے ساتھ کا ان لوگ ہرجگہ کثرت سے موجود ہیں۔ جس طرح نبا تات کی دنیا میں آ دمی کانٹوں سے الجھے بغیر پھول کو لے لیتا ہے ای طرح انسانی دنیا میں ہمی اسے نادانوں سے الجھے بغیر پھول کو لے لیتا ہے ای طرح انسانی دنیا میں بھی اسے نادانوں سے الجھے بغیر اپنی زندگی کا سفر جاری رکھنا ہے۔

نادانوں سے الجھ کرکوئی شخص کامیاب نہیں ہوسکتا۔ اس لیے بہترین تقمندی ہے ہے ہہب ہمی کسی نادان سے سابقہ پڑے تو اس کونظر انداز کر کے آدمی آگے بڑھ جائے۔ کوئی شخص ایسانہیں کرسکتا کہ وہ دنیا سے نادانوں کے وجود کومٹادے۔ البتہ یہ ہرایک کے بس میں ہے کہ وہ نادانوں سے الجھے بغیر اپنی زندگی کی تغییر جاری رکھے۔ نادانوں سے اعراض میں بیاندیشنہیں کہ وہ دلیر ہوجا کیں گے۔ اعراض آگ کو بجھانے والا ہے، وہ آگ کو بھڑکانے والانہیں۔

#### 090 - صبريس كاميالي

پینمبراسلام نے فرمایا کہ جان لو کہ صبر کے ساتھ کا میابی ہے۔ اس حدیث میں صبر کی غیر معمولی اہمیت کو بتایا گیا ہے۔ اس کے مطابق ،صبر ہرتتم کی ترقیوں کا زینہ ہے۔ اس دنیا میں صبر کرنے والا بھی

ناکام نہیں ہوسکتا۔ اصل یہ ہے کہ موجودہ دنیا میں ہرآ دمی کے ساتھ اتار اور چڑھاؤکے واقعات پیش آتے ہیں۔ ہرآ دمی کو بار بارکس ناپسندیدہ صورت حال کا تجربہ ہوتا ہے۔ ایسی حالت میں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ آدمی ہے ہمت ہوجاتا ہے۔ وہ اپنے آپ کوشکست خوردہ محسوس کرنے لگتا ہے۔ گرید درست نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ موجودہ دنیا میں کامیا بی کے امکانات اتنے زیادہ ہیں جو بھی ختم نہیں ہوتے۔ ایک ناکامی کے بعد ہمیشہ دوسری کامیا بی موجود رہتی ہے۔ صبر کا مقصد گویا اپنے آپ کو بے حصلگی سے بھا کرا گلے موقع کا انتظار کرنا ہے۔ اگر آدمی پہلی ناکامی کے بعد صبر کا ثبوت دیتو بہت جلدوہ پائے گا کہ دوسری کامیا بی اس کے قریب ہی اس کا انتظار کررہی تھی۔

# 091 — چھوٹے شر پرراضی ہونا

پینمبراسلام کے ایک صحابی عمیر ابن حبیب بن خماشہ نے کہا کہ جوشخص نا دان کے چھوٹے شرکو بر داشت نہیں کرے گاس کو نا دان کے بڑے شرکو بر داشت کرنا پڑے گا۔

موجودہ دنیا میں جس طرح سمجھ دارلوگ ہیں اس طرح یہاں نادان لوگ بھی موجود ہیں۔ یہ نادان لوگ بھی موجود ہیں۔ یہ نادان لوگ اپنی نادانی کی بناپر دوسروں کو کچھ نہ بچھ تکلیف پہنچاتے رہتے ہیں۔ یہ تکلیف ابتدا میں ایک چھوٹی تکلیف ہوتی ہے۔ دانش مندی کا تقاضا ہے کہ اس چھوٹی تکلیف کو برداشت کرلیا جائے۔ جوآ دمی حجھوٹی تکلیف پر نادان سے الجھ جائے تو نادان ضد میں آ کر اس کواور زیادہ بڑی تکلیف پہنچائے گا۔ ایس حالت میں بہتر یہ ہے کہ چھوٹی تکلیف کو برداشت کرلیا جائے تا کہ بڑی تکلیف کا سامنانہ کر نا پڑے۔

# 092 — تخل کے ذریعہ دفاع

مشہور صحابی رسول عبد اللہ ابن عباس نے فر مایا کہ جہالت کرنے والے کی جہالت کا دفاع تم مخل کے ذریعہ کرو۔ صحابی کے اس قول کے مطابق ، دفاع کا ایک مناسب طریقہ یہ بھی ہے کہ اس کے لیے جوابی دفاع کا طریقہ اختیار نہ کیا جائے۔

دنیامیں بار بارابیاہوتاہے کہ آدمی کا سابقہ نادانوں سے پڑجا تا ہے۔ایسے نادانوں کے شرسے بچنے کا سب سے زیادہ کارگرطریقہ کی کا طریقہ ہے۔ تحل کا طریقہ نادانوں کی کارروائی کو پہلے ہی مرحلہ میں روک دیتا ہے۔اس کے برعکس اگر نادانوں کے مقابلہ میں ردّعمل کا طریقہ اختیار کیا جائے توان کی

# برائی بڑھتی رہے گی۔ یہاں تک کہوہ قابوسے باہر ہوجائے گی۔ عصر نہیں — عصر نہیں

ایک شخص پنجمبراسلام کے پاس آیا۔اس نے کہا کہ اے خدا کے رسول، مجھے کوئی الی تھیے ت سیجئے جومیری پوری زندگی کوسد صار نے کا ذریعہ بن جائے۔ آپ نے فرمایا: تم غصہ نہ کرو۔ یہ بلاشبہہ ایک نہایت جامع نصیحت ہے۔ یہ ایک ایسااصول ہے جس کواگر آ دمی اختیار کر لے تو اس کی زندگی کے تمام معاملات درست ہوجا کیں۔

اصل یہ ہے کہ انسان ہمیشہ ایک ساج کے اندر رہتا ہے۔ اس کو بار بار ایسے ناپندیدہ تجربات پیش آتے ہیں جو اس کو بھڑ کا دیں اور اس کے اندر غصہ پیدا کر دیں۔ اور پھر جب آدمی غصہ میں آجائے تو اس کے بعد بیہ ہوتا ہے کہ اس کے اندر نفرت اور انتقام کی آگ بھڑک آٹھتی ہے۔ وہ غصہ دلانے والے کے خلاف انتقام کی کارروائی کرتا ہے اور پھر ہر انتقام دوبارہ ایک بخے انتقام کو بھڑ کا تا ہے۔ اس طرح انتقام در انتقام کو اسلسلہ چل پڑتا ہے جو تباہی کے سوااور کہیں نہیں پہنچا تا۔

این حالت میں اپنی زندگی کے سفر کو کامیا بی کے ساتھ جاری رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ غصہ جیسے جذبات سے اپنے آپ کواوپر اٹھائے۔وہ منفی حالات کا بھی مثبت انداز میں جواب دے۔

#### 094 — غصه كاحل

پنیمبراسلام نے فرمایا کہ جب کسی آ دمی کوغصہ آئے تو اگر وہ کھڑا ہے تو بیٹھ جائے۔اگر وہ بول رہا ہے تو چپ ہوجائے۔اس کا مطلب میہ ہے کہ آ دمی جس حالت میں ہے وہ اس حالت کو بدل دے۔ حالت کی بی تبدیلی اس کے لیے غصہ کوختم کرنے کا سبب بن جائے گی۔

غصّہ ایک آگ ہے جوکسی ناخوشگوار بات پرآ دمی کے اندر کھڑکتی ہے۔غصہ آ دمی کوتخ ببی طریقہ کی طریقہ کی طریقہ کی طرف لے جاتا ہے۔ وہ ہمیشہ نقصان میں مبتلا کرنے والا ہوتا ہے۔ ایسی حالت میں قلمندی ہے کہ غصہ آتے ہی فوراً اس کو ٹھٹڈ اکرنے کی تدبیر کی جائے۔ تدبیر کے ذریعہ آ دمی غصہ کومنٹوں میں ختم کرسکتا ہے۔ لیکن اگر غصہ کو باقی رہنے دیا جائے تو وہ آ دمی کوایسے نقصانات پہنچا تا ہے جس کی تلافی پھر بھی ممکن نہ ہو۔ لیکن اگر غصہ آنا یک فطری بات ہے۔ غصہ آنا بذات خود برانہیں ، بری بات ہے کہ آ دمی این غصہ

پر کنٹرول نہ کرسکے۔غصبہ پر کنٹرول نہ کرسکنا خودا پنے آپ سے شکست کھاجانا ہے اور اپنے آپ سے شکست کھاجانا ہے اور اپنے آپ سے شکست کھانا بلاشبہہ سب سے زیادہ بری شکست ہے۔

#### 095 — شیطان سے بناہ مانگنا

پینمبراسلام نے فرمایا کہ شیطان تمہاراد شمن ہے۔ جب بھی تم کومحسوس ہوکہ شیطان تم کو بہکارہا ہے تو تم کہو: اللهم إنسى اعوذ بك من همزات الشيطان (اے خدا، میں شیطان کے وسوسول کے مقابلہ میں تجھے ہے بناہ مانگتا ہوں)۔

شیطان انسان کادیمن ہے۔ وہ چاہتاہے کہ انسان کو سی ہے۔ وہ طرح طرح کے وسوسے ڈال کر انسان کو سی گئی ہیں دیتا۔ وہ خفیہ طور پر انسان کو سیائی سے ہٹانے کی کوشش کرتا ہے۔ شیطان آ دمی کو دکھائی نہیں دیتا۔ وہ خفیہ طور پر انسان کے اوپر حملہ کرتا ہے۔ انسان اس شیطانی حملہ کے مقابلہ میں بالکل بے بس ہے۔ اس سے نیخ کا ایک ہی راستہ ہے اور وہ ہے، خدا سے مدد مانگنا۔ خدا کا وعدہ ہے کہ جب بھی کوئی آ دمی شیطان کے مقابلہ میں خدا سے پناہ مائے گاوہ ضرور اس کواپنی پناہ دے گا۔ یہی اس مسئلہ کا واحد طل ہے۔

#### 096 — طاقت دركون

پینمبراسلام نے فرمایا کہ پہلوان وہ نہیں ہے جولوگوں کوشتی میں پچھاڑ دے۔ بلکہ پہلوان وہ ہے جوفوگوں کوشتی میں پچھاڑ دے۔ بلکہ پہلوان وہ ہے جوفوگوں کے طاقت ور ہونے کا سب سے زیادہ اعلیٰ معیار ہے۔ جسمانی مقابلہ میں کسی کو پچھاڑ نا کوئی بڑا کارنا مہنہیں، ایسا کارنا مہتو ایک حیوان بھی کرسکتا ہے۔ کسی انسان کے طاقتور ہونے کی سب سے بڑی پہچان سے ہے کہ جب اس کوکسی کے اوپر خصہ آئے تو وہ اپنے آپ کو پوری طرح کنٹرول میں رکھے۔ غصہ کے باوجود وہ انسانیت کے دائرہ سے باہر نہ جائے، وہ غصہ کے اوپر غالب رہے نہ کہ غصہ اس کے اوپر غالب آجائے۔

#### 097 ـ مشكل مين آساني

قرآن میں فطرت کے جن قوانین کو بتایا گیا ہے ان میں سے ایک قانون بیہ ہے کہ اس دنیا میں مشکل کے ساتھ ہی مشکل کے ساتھ ہی مشکل کے ساتھ ہی آسانی کا پہلوشامل ہے۔ یہ فطرت کا ابدی قانون ہے وہ بھی بد لنے والانہیں۔

اصل یہ ہے کہ اس دنیا میں مشکل کے مقابلہ میں امکانات کی مقدار بہت زیادہ ہے۔ اگرایک مشکل پیدا ہو یا ایک بارکوئی نقصان ہوجائے تو آدمی کو مایوس نہیں ہونا چاہئے۔ بلکہ اس کو چاہئے کہ وہ اپنی سو چنے کی صلاحیت کو استعمال کر ہے۔ جب وہ سوچ گا تو وہ جانے گا کہ عین اسی وقت اور ٹھیک اسی مقام پر اس کے لیے بہت سے نئے امکانات موجود ہیں۔ وہ ایک چانس کو کھو کر وہ دو سرا چانس پاسکتا ہے جس کو استعمال کر کے وہ دوبارہ آگے بڑھ جائے۔ موجودہ دنیا میں زندگی کا بہترین فارمولا ہے ہے کہ ۔ مسائل کو نظر انداز کر واور مواقع کو استعمال کرو۔ ناموافق حالات کو سن تدبیر سے اپنے موافق بنانے کی کوشش کرو۔ ناکامی کوزیا دہ بہتر منصوبہ بندی کے ذریعہ کا میانی میں تبدیل کرو۔

خداکی اس دنیا میں میمکن ہے کہ آ دمی اپنی عقل کو استعمال کر کے اپنے مائنس کو پلس بنا سکے۔ یہ امکان ہراس شخص کے لیے موجود ہے جو ہمت نہ ہارے جو ناامنیدی کے حالات میں بھی پرامید بنار ہے۔ امکان ہراس شخص کے لیے موجود ہے جو ہمت نہ ہارے جو ناامنیدی کے حالات میں بھی پرامید بنار ہے۔ آسان طریقہ کا انتخاب

پیغیبراسلام کی اہلیہ عائشہ پیغیبر کی عمومی پالیسی کو بتاتے ہوئے کہتی ہیں کہ جب بھی پیغیبراسلام کودو
میں سے ایک کا انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ مشکل انتخاب کو چھوڑ دیتے اور آسان انتخاب کو لے لیتے۔
اس کا مطلب یہ ہے کہ جب آپ کو پرتشد دطریق کا راور پر امن طریق کا رک درمیان انتخاب
کرنا ہوتا تو آپ پرتشد دطریق کا رکو چھوڑ دیتے اور پر امن طریق کا رکواختیار کرتے۔ اس طرح جب
بھی آپ کو اعراض اور کلراؤ کے درمیان انتخاب کرنا ہوتا تو آپ ہمیشہ کراؤ کے طریقہ کو چھوڑ دیتے اور
اعراض کے طریقہ کو اختیار کرتے۔ اس طرح جب آپ کو جنگ اور سلح کے درمیان انتخاب کا موقع ہوتا
تو آپ ہمیشہ جنگ کو چھوڑ دیتے اور سلح کو قبول کر لیتے۔

بہی حکمت ہے۔ اس حکمت کا فائدہ میہ ہے کہ آ دمی کسی مزید بگاڑ سے نیج جائے اور اپنے معاملات کو کامیا بی کے ساتھ درست کرتا چلا جائے۔ ہر معاملہ میں ہمیشہ دونوں طریق کار کا امکان ہوتا ہے۔ مگر عقل مندی وہی ہے جس کانمونہ پیغیبراسلام کی زندگی میں ہمیں ملتا ہے۔

099 — ناپىندىدگى مىں خير

قرآن میں ایک موقع پرنھیجت کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ: ہوسکتا ہے کہتم ایک چیز کو نا گوار

سمجھواوروہ تہارے لیے بھلی ہو۔اور ہوسکتا ہے کہ تم ایک چیز کو پسند کرواور وہ تہارے لیے بری ہو۔

اس آیت کا تعلق زندگی کے تمام معاملات سے ہے۔لوگ عام طور پر چیز وں کو ظاہر کے اعتبار سے
سے دیکھتے ہیں۔وہ ظاہری دکشی کی بنا پرایک چیز کو پسند کرنے گئے ہیں۔اور جو چیز ظاہر کے اعتبار سے
دکش نہ ہواس کو ناپندیدہ ہمجھ کررد کردیتے ہیں۔گر حقیقی انجام کے اعتبار سے بیطریقہ درست نہیں۔
اکثر ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز بظاہر دیکھنے میں اچھی نہیں گئی گر اصل حقیقت کے اعتبار سے
اکثر ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز بظاہر دیکھنے میں اچھی نہیں ایک گئر اصل حقیقت کے اعتبار سے
انسان کے لیے اس میں فائدہ چھیا ہوا ہوتا ہے۔اس کے برعس ایک چیز بظاہر دیکھنے میں اچھی گئی ہے
گراصل حقیقتے اعتبار سے وہ برے انجام کی طرف لے جانے والی ہوتی ہے۔ایی عالت میں آ دی کو
جائے کہ وہ ظاہر کے اعتبار سے چیز وں کے بارے میں فیصلہ نہ کرے بلکہ وہ گہری حقیقتوں کے اعتبار
سے چیز وں کودیکھے اور اس کے مطابق فیصلہ کرے۔

#### 100 – ایک دعا

پنیمبراسلام کی ایک دعاان الفاظ میں آئی ہے: السلھم ادنیا السحیق حقاً و ادز قنا اتباعه وادنیا البیاطل بیاطلاً و ادز قنیا اجتنابه وادنا الاشیاء کما ھی۔ (اے فدا مجھے تن کوت کی صورت میں دکھا اور مجھے اس کی پیروی کی توفق دے اور مجھے باطل کو باطل کی صورت میں دکھا اور مجھے اس کی پیروی کی توفیق دے اور مجھے باطل کو باطل کی صورت میں دکھا اور مجھے جیز ول کو دییائی دکھا جیسا کہ وہ ہیں )۔

موجودہ دنیا میں سب سے زیادہ ضروری چیز ہے ہے کہ آ دمی کے اندر موضوعی طرزفکر (objective thinking) ہو۔اس صدیث میں اس کے لیے دعا کی تعلیم دی گئی ہے۔موجودہ دنیا میں آ دمی ایسے حالات کے درمیان رہتا ہے کہ وہ اکثر حق کو باطل کے روپ میں دیکھنے لگتا ہے اور باطل کو حق کے روپ میں۔ اس دعا میں بندہ اپنے رب سے سوال کررہا ہے کہ وہ اس کو اس گراہی سے بیائے۔ وہ اس کے اندر وہ نگاہ بیدا کرے جو چیزوں کو اس کی اصل روپ (as it is) میں دیکھنے کے سوچ سوچ سے جے عمل پیدا ہوتا ہے اور جے عمل آ دمی کو ہمیشہ کا میا بی کی طرف لے جا تا ہے۔ اس پیغمبر اند دعا کے مطابق ، ہرانسان اس فکری مسئلہ سے دوجار ہے کہ حق اس کوحق کی صورت

اس پیمبراند دعا کے مطابق ، ہرانسان اس فکری مسئلہ سے دوجار ہے کہ حق اس کوحق کی صورت میں نہ دکھائی دے۔ یہ مسئلہ کنڈیشننگ میں نہ دکھائی دے۔ یہ مسئلہ کنڈیشننگ

(conditioning) کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔ ہرآ دمی پیدائش کے بعد ایک ماحول میں پرورش پاتا ہے۔ ابتدائی عمر میں وہ ذہنی نا پختگی کی بنا پر ماحول کے اثر کوقبول کرتار ہتا ہے۔ اس کا نام کنڈیشننگ کی ہے۔ پختگی کی عمر کو پہنچنے کے بعد ہرانسان کو یہ کرنا ہے کہ وہ اپنے شعور کومتحرک کر کے اپنی کنڈیشننگ ک ڈی کنڈیشننگ کرے۔ وہ اپنے آپ کو مطابق واقعہ سوچ (as it is thinking) کے درجہ تک پہنچائے۔ علم کاسب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ وہ آ دمی کو باشعور بنا کراس کواس سلف ڈی کنڈیشننگ کے لیے تیار کرے۔ فدکورہ دعااسی ڈی کنڈیشننگ کے مل میں یقین کے عضر کا اضافہ ہے۔

# ما بهنامه الرساله كابهندى اورانگريزى ايديش

ماہنامہ الرسالہ کاہندی اور انگریزی ایڈیشن جمبئ سے شائع ہور ہا ہے۔ ہندی ایڈیشن کا نام الرسالہ (अल-रिसाला) ہے اور انگریزی ایڈیشن کا نام اسپر پچول میسیج (Spiritual Message) ہے۔دونوں کی تفصیل ہیہے:

ہندی الرسالہ فی کا پی-/10 روپٹے،سالانہ -/110 روپٹے۔ اسپر یچول میسیج، فی کا پی -/15 روپٹے،سالانہ -/165 روپٹے۔

دونول کا پتہ ہے:

#### Al-Risala (Hindi) Monthly

E-4, Marian House, 29th, Road, T.P.S. III Opp.Waterfield Road, Bandra (W), Mumbai- 400 050 Tel.: 2834 1654/ 2834 6079/ 2821 8609 Fax: 2823 6323

E-mail: hbshaikh@bom5.vsnl.net.in

#### Manager Spritual Message

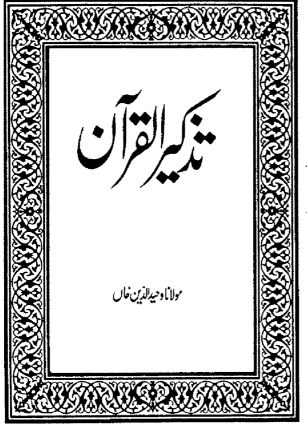
Published and edited by Haroon B. Shaikh 302, Koldongri CHS, Sahar Road Andheri (East), Mumbai-400 099 (India)

Tel.: 2834 1654/ 28346079/ 2821 8609, Fax: 2823 6323

Email: hbshaikh@bom5.vsnl.net.in

حیدرآباد میں مولانا وحیدالدین خال کی عصری اسلوب میں فکر انگیز اسلامی کتابیں اور ماہنا مہالہ حسب ذیل ہوں پر دستیاب ہیں۔ ٹیلی فون پرآرڈر دے کر بھی کتابیں منگوائی جاسکتی ہیں:

حافظ عبدالغفارصاحب مكان 663-8-16 (لي كلاس168) فثبال كراؤنڈ،جديد ملك پڑھ حيدرآباد 500036 مومائل: 9440057526 مولانا كبرالدين قاسمى مكان نمبر 198/A/275/A نيومغل پوره، حيدرآباد 500264 Tel. 24562514



# تذكيرالقرآن

قرآن کی بے شارتفسیریں ہر زبان میں لکھی گئی ہیں۔ مگر تذکیر القرآن آئی نوعیت کی ہیں۔ اللہ آئی ہیں۔ میں میں قرآن کے اساسی مضمون میں قرآن کے اساسی مضمون اور اس کے بنیادی مقصد کو میں قرآن کے بنیادی مقصد کو میں قرآن کے بنیادی مقصد کو

مرکز توجہ بنایا گیا ہے۔ جزئی مسائل اور معلوماتی تفصیلات کو چھوڑتے ہوئے اس میں قرآن کے اصل پیغام کو کھولا گیا ہے اور عصری اسلوب میں اس کے دعوتی اور تذکیری پہلوکونمایاں کیا گیا ہے۔ تذکیرالقرآن عوام وخواص دونوں کے لیے کیساں طور پر مفید ہے۔ وہ طالبین قرآن کے لیے فہم قرآن کی کنجی ہے۔

ہدیہ: ۴۰۰ روپئے (ہارڈباؤنڈ) ۲۵۰ روپئے (پییربیک)

# عصری اسلوب میں اسلامی لٹریچر، مولا ناوحید الدین خال کے قلم سے

| (0.00  | - : : i . r.                          | 9.00           | الدادون عظم                             | 100.00         | سن اسر کار                                             |
|--------|---------------------------------------|----------------|-----------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------|
| 60.00  | دین انسانیت<br>فکراسلامی              | 8.00           | اسلام:ایک عظیم جدوجهد<br>« یکوییچه      | 400.00         | تذکیرالقرآن (مکمل)                                     |
| 50.00  | <b></b>                               | 8.00           | تاریخ دعوت حق<br>د الارسی در کتابیر)    | 60.00          | مطاله کیرت<br>مسابقات مخ                               |
| 50.00  | ستم رسول کا مسئله<br>طاق قراره او مین | 12.00          | مطالعہ میرت ( کتابچہ)<br>بیری (جاں ماں) | 85.00          | اسباق تاریخ<br>تع                                      |
| 8.00   | طلاق اسلام میں<br>مذاہبریہ اور        | 80.00          | ڈائزی(جلداول)<br>کتابزندگی              | 60.00          | لغميرحيات<br>بغير نيد                                  |
| 60.00  | مضامین اسلام<br>د امد طو              | 65.00<br>25.00 | ساب رندن<br>اقوال حکمت                  | 50.00          | تعمیرانسانیت<br>کلار در ۱۰۱۰                           |
| 10.00  | حیات طیب<br>باغ جنت                   | 25.00<br>10.00 | اوان شت<br>تعمیری طرف                   |                | سفرنامه (غیرکملی اسفار جلداول)<br>منتخصف ملک مناسمان م |
| 10.00  | بال بسك<br>نارجهنم                    | 20.00          | تبلیغی خریک<br>تبلیغی تحریک             |                | سفرنامه غيرمللي اسفار، جلد دوم                         |
| 10.00  | عاد <sup>۱</sup> معاراسته             | 25.00          | میں ریب<br>تجدید دین                    | 80.00          | اسلام:ایک تعارف<br>الله اکبر                           |
| 10.00  | ن براسته<br>دین تعلیم                 | 35.00          | عقلیاتِ اسلام<br>عقلیاتِ اسلام          | 60.00<br>50.00 | اللدا عبر<br>پیغمین این                                |
| 10.00  | ر بن - ا<br>خلیج و اسری               | 25.00          | معیات برانا<br>قرآن کامطلوب انسان       | 65.00          | الإيبرالفلاب<br>زير الأرام الإيلن                      |
| 10.00  | ں رہنمائے حیات<br>رہنمائے حیات        | 10.00          | ر ہن کیاہے؟<br>دین کیاہے؟               | 35.00          | ند هب اور جدید بین خطمت قر آن                          |
| 10.00  | رور المات عي<br>تعدد از واح           | 20.00          | رین یا ہے۔<br>اسلام دین فطرت            | 60.00          | عظمت اسلام<br>عظمت اسلام                               |
| 60.00  | ہندستانی مسلمان<br>مندستانی مسلمان    | 10.00          | تغمير ملت                               | 10.00          | عظمت صحابه                                             |
| 10.00  | روشن مستقبل                           | 10.00          | تاریخ کاسبق<br>تاریخ کاسبق              | 80.00          | دین کامل<br>دین کامل                                   |
| 10.00  | صوم دمضان                             | 8.00           | نسادات کامسئله<br>ا                     | 45.00          | وي <b>ن</b> بات<br>الاسلام                             |
| 8.00   | ا<br>اسلام کا تعارف                   | 8.00           | انسان اینے آپ کو پیچان                  | 50.00          | باع معام<br>ظهوراسلام                                  |
| 20.00  | علما اور دور جدید                     | 8.00           | تعارف اسلام                             | 40.00          | اسلامی زندگی<br>اسلامی زندگی                           |
| 60.00  | سفرنامه اسبين وفلسطين                 | 8.00           | اسلام یندر ہو ٹی صدی میں                | 35.00          | احياءاسلام                                             |
| 12.00  | مارسم : تاریخ جس کوردکر چکی ہے        | 12.00          | را ہیں بندنہیں                          | 65.00          | رازحیات                                                |
| 10.00  | سوشلزم ایک غیراسلامی نظریه            | 10.00          | ايمانى طانت                             | 40.00          | صراط متنقيم                                            |
| 10.00  | يكسان سول كوذ                         | 10.00          | اتحادملت                                | 60.00          | خاتون اسلام                                            |
| 10.00  | اسلام کیاہے؟                          | 20.00          | سبق آموز واقعات                         | 50.00          | سوشلزم إوراسلام                                        |
| 35.00  | ميوات كأسفر                           | 10.00          | زلزله قيامت                             | 30.00          | اسلام اورعصرحاضر                                       |
| 35.00  | قيادتِ نامه                           | 12.00          | حقیقت کی تلاش                           | 40.00          | الربانية                                               |
| 10.00  | منزل کی طرف                           | 8.00           | پیغیبراسلام                             | 45.00          | كاروانٍ لمت                                            |
| 125.00 | اسفارہند                              | 10.00          | آخری سفر                                | 30.00          | حقيقت حج                                               |
| 100.00 | ڈائزی ۹۰۔۱۹۸۹                         | 10.00          | اسلامی دعوت                             | 35.00          | اسلامى تعليمات                                         |
| 70.00  | قال الله وقال الرسول                  | 10.00          | حل یہاں ہے                              | 25.00          | اسلام دورجد بدكا خالق                                  |
| 90.00  | ڈائزی ۱۹۹۱_۹۲                         | 25.00          | امهات الموثنين                          | 40.00          | حديث رسول                                              |
| 80.00  | مطالعهُ قرآنِ                         | 85.00          | تضويريلت                                | 25.00          | راهٔ عمل<br>تعبیر کی خلطی                              |
| 40.00  | ند هب اور سائنس<br>و                  | 50.00          | وعوت اسلام                              | 80.00          | تعبير کی علطی پ                                        |
| 100.00 | دین وشر بعت (ئ کتاب)<br>دین           | 40.00          | دعوت حق<br>د                            | 25.00          | دین کی سیائ تعبیر                                      |
|        | مسائل اجتهاد (یئ تناب)                | 80,00          | ! نشری تقررین                           | 10.00          | عظمتِ مومن                                             |

#### Al-Risala Book Centre

1, Nizamuddin West Market, Near DESU, New Delhi-110013, Tel.: 2435 5729, 24351131